Quinto mandamiento (I) _

EL DON DE LA VIDA

El quinto mandamiento del Decalogo —no matards '— expresa el
absoluto dominio de Dios sobre la creacion: Yo doy la muerte y doy la
vida ?, dice de si mismo; vy el salmista concuerda: si escondes tu rostro,
se conturban, si les quitas el espiritu, mueren y retornan al polvo; si en-
vias (u espiritu, se recrian; y asi se renueva la faz de la lerra’.

Como toda criatura, el hombre existe pura y simplemente por el
amor de Dios que lo cred *. Su vida es un regalo del Sefior; mas aun, es
¢l primero de los dones que ha recibido del Cielo, porque para enrique-
cer con otras mercedes a sus criaturas, es preciso que Dios les dé previa-
mente el ser.

En la transmisién de la vida humana, ademas, los padres desempe-
fian el papel de cooperadores libres de la Providencia divina, contribu-
vendo a la concepcion del cuerpo. Pero el alma espiritual e inmortal,
que vivifica al hombre, es creada de la nada inmediatamente por Dios en
el instante mismo de la concepcion, que es su union con el cuerpo *. Por

(1} Exod. XX, 13.

2} Dewl. XXX, 39.

{3} Ps. CIV, 2930,

{4) Concilio Yaticano 11, const. past, Gawadiem of spes, no 19,

i) Esta doctrina no ha sido definida directamente por el Mugisierio solemne de ta Ighesia: sm embargo, de modo in-

— 115 —



Quinto mandamiento (1)

eso la vida humana ha de considerarse por todos como alpo sagrado, ya
que desde su mismo origen exige la accion creadora de Dios ®.

Valor de la vida humana

El solo hecho de nacer es va un motivo grande de alabanza y agra-
decimiento al Creador. Pero ¢l hombre debe estarle especialmente reco-
nocido, porque ha sido creado a su imagen y semejanza ', adoptado co-
mo hijo *, y asi ordenado, por la infinita bondad de Dios, @ un fin so-
brenarural, es decir, a participar de los bienes divinos que superan total-
mente la comprension de la mente humana °.

Ensefia nuestra fe que ¢l hombre ha sido puesto en la tierra como

custodio y sefior de todo lo creado '°, para que trabajara y diera a Dios
la gloria debida "', v de este modo alcanzase su destino eterno. La vida
terrena no es mas que un periodo transitorio, provisional, hacia la ver-
dadera Vida . Los hombres somos vigfores, caminantes, que agotan su
travesia en muy pocas jornadas: el numero de los dias del hombre a mds
tirar, son cien afios; como una gota de agua en el mar, como un grano

directo esta contenida en la definicién del Concilio Lateranense IV sobre el alma humana [bula A pestofics regimmini,
19-X11-1513, D, 738 (14400], ¥ en el breve Solfichiudy omnivm eoclesiorum, B-X11-1661, de Alejandro VII [D. 1100
{2015)]; que sirvid para la definkidn degmdtica de [a Inmaculada Concepcion de Maria [Pio X1, bula fneffobi
Dgws, B-X11-1854, I, 1641 (2B03)]. Por otro ledo, fe fe cardlice nos manda profesar que fos alntas son creodas imme
diatarnenie por Dos [Pio X1, Litt. enc. Hunand generis, 12-VI-1980, D, 2327 (38965, cfr. Anastasio I1, ep. Bonum
aiguee iwcnmdeom, 23-VII-498, D 170 (3605; 5. Ledn IX, ep. Congranlamur vehomenter, 13-1V-1053, D, 348 (6834,
(6) Juan XXI, Lin, enc. Mater of mapisirn, 15-V-1961 (D, 3953,

(T Clr. Cenes, 1, 26,

(E) Cir. Rowe, VI, 15-17; Galar, 1V, 6-7,

(%) Concilio Vaticano 1, const. dogm, Def Filtws, cap, 2, D, 1786 {3005),

(00y Mfjosy erromces Dios; hagamios ol hembre @ mueestra imagen v semejanza, para que domine sebre lox peces del
mar, sobre los aves del civlo, sobre los ganados y sobre dodas fas bessioy de fa flerra ¥ solve cuanior animales se mue.
ven sobre el (Genes. 1, 26) En este dominio se funda 1a potestad del hombre de disponer de la vida de los animales
para su propio sustento. Algaros dijeren gue no es el matar a fos animales, Se drave de wne afirmacicn_folia, poe
ghie e &5 pecady urilizer las cotas gue estdn siyelas al donsinio del hombre (Santo Tomas, fr due praecepre cariratis,
¥ prace, Cfr. Corecinmo Romano, parte 11, cap. ¥1, n. 3).

(1) Tomo Dios al hembre, y e piiso en el jardin del Edén para que fo cafttvase v fo guardase (Genes, 11, 15). Crexdo
el hewmbre & imagen de Dios, recibid el mandaio de gobernar el mundo en justicia y samiidad (Cir. Genes. 1, 26-2T,
IX, 2-3; Sap. IX, 2-3), semettendn o 5i fo tierra y cupnto on ella se conliene, y de ortentar @ Dios iz proplis persong v ¢l
wlverse ertera, recenodivido o Dios camo Creador de tado, de modo gue con el somerimfenio de todas fas cosas af
howmrbre sea admirable ef nombre de Dios en el munde (Clr. Ps, VL 7 y 100 (Concilio Vaticano 11, const. past. Gaw-
dlilem of spes, n. 4).

(12} Cfr. 1 Cor. XY, 19; 1 Tim. IV, 8,

— 116 —



_ El don de la vida

de arena, asi son sus pocos anos a la luz de la eternmidad V.

Sin embargo, ese espacio tan corto es, a la vez, de una importancia
decisiva, porque en €l se forja nuestro acceso a la Vida eterna, que se
sentenciara cuando comparezcamos ante el tribunal de Cristo, para que
cada uno reciba el pago debido a las buenas o malas acciones que habra
hecho mientras ha estado revestido de su cuerpo ¥, Es el inico tempus
laborandi et merendi et augendae caritatis '*; la sola ocasion de que dis-
ponemos para trabajar, merecer y crecer en el amor de Dios: después,
advierte Jesus, viene la noche cuando ya nadie puede trabajar '*.

La vida es, pues, un don anico, que pasa y hay que aprovechar muy
bien. Los que no tienen en cuenta esta realidad, dan a los anos dema-
sinda importancia, cuando apenas la tienen. Solo adquieren
—decia nuestro Padre— el valor que les demos sirviendo a Dios .
Es lo que ensefiaba Jesucristo cuando comparaba nuestra existencia a la
espera de las virgenes que, tomando sus ldmparas, salieron a recibir al
esposo v a la esposa '*; a los talentos que han de negociar los siervos du-
rante la ausencia del amo; a la vifia arrendada a unos jornaleros... Por
eso, insistia nuestro Fundador: redos los instantes tienen sentido de
eternidad. Este mundo, mis hijos, se nos va de las manos. No po-
demos perder el tiempo, que es corto; es preciso que nos empefie-
mos de veras en esa tarea de nuestra santificacion personal y de
nuestro trabajo apostélico, que nos ha encomendado el Senor:
hay que gastarlo fielmente, lealmente, administrar bien —con sen-
tido de responsabilidad— los talentos que hemos recibido .

Aunque fugaz, y sujeta a grandes miserias y limitaciones, la vida te-
rrena es un tesoro lleno de posibilidades. Ademas, por la gracia, en ella
se incoan va de algiin modo los grandes e infinitos dones de que gozare-
mos en el Cielo. Nosotros, recuerda San Juan, somos ya ahora hijos de
Dios, mas lo que seremos algtin dia no aparece aun *. De ahi esa espe-

n

(13} Eceli, XVIIL, 8.

{14} 1l Cor. ¥, 1D,

(15) Ledin X, buln Evieorge Domtine, 15-VI-15300, prop. 38, D 778 {1488).
(16) Toara, 1X, 4

(17} De noestro Padre, Tertulba, 9-1-1974, en Cronea, 1974, p. 163,

(18) Mrith. KXW, 1.

(1% De nuesiro Padre, Cronica, 1975, p. 761

(1 1 foasa. 11, 2.

— 117 —



Quinto mandamiento (I) e N peess N

cie de paradoja en la que discurre la existencia del cristiano: la aspira-
¢ion de la vida por alcanzar la Vida eterna, que hacia escribir a San Pa-
blo: mienitras nos hallamos en este cuerpo, gemimos agobiados, pues no
querriamos vernos despojados de él, sino ser revestidos como por enci-
ma, de manera que la Vida inmortal absorba lo que hay de mortalidad
en nhosotros ',

Para un cristiano, no puede haber nunca vidas inutiles, desprecia-
bles o absurdas. Todos los hombres —también los subnormales, los ta-
rados, los invalidos...— poseen un alma inmortal, son hijos de Dios,
tienen una mision que cumplir dentro de los planes de la Providencia di-
vina, y estan llamados a la felicidad eterna. Los males fisicos y espiritua-
les —hambre, sed, calor, frio, dolor. deshonra, pobreza, soledad,
traicion, calumnin, earcel... **— han sido, ademas, asumidos v digni-
ficados por Nuestro Salvador, y convertidos en instrumentos de corre-
dencion; por eso son los tesoros del hombre en la tierra ¥, que no
debemos desperdiciar. Con ellos podemos dar gloria a Dios, reparar por
nuestros pecados y por los de toda la humanidad, y consumar en nuestra
carne —como escribe San Pablo— lo gue resta que padecer a Cristo, en
pro de su cuerpo, que es su lglesia **. Ese es el espiritu de las ocho bie-
naventuranzas que abren el sermon de la montafa *, y la prueba de la
mision salvadora de Jesucristo, de la que los primeros beneficiados son
precisamente los que sufren: los ciegos ven, los cojos andan, los leprosos
quedan limpios, los sordos oyven, los muertos resucitan, se anuncia el
Evangelio a los pobres, y bienaventurado aquél que no se escandalizare
de Mi*,

Todas las calamidades de esta vida proceden, en ultimo término,
del unico verdadero mal, que es el pecado; especialmente la muerte, el
dafio fisico mas grave que podemos padecer ¥. Pero también ensefa la

—

(203 11 Car. W, 4,

(22)] Caming, n. 194,

(23) Jbid,

(24 Cofas, [, 24,

(25) Cfr. Mafrk, ¥, 3-10,

(26 Lue, X1, 56,

(27} Cfr. San Damaso, ep. ad episcopos Orientales, a. 374, D. (146); Concilio XV de Cartago, a. 418, can. 1, D. 10
(222); Concilio 11 de Orange, a. 529, can. 2, D. 175 (372); Concilio de Trento, sess, V, 17-VI-1546, decr. De peccato
origirali, can, 2, D. 789 (1512); Fio V1, const. Aucrorent fidei, 28-V111-1794, prop. 17, D. 1517 (2617). EI pecado or-
Einal v 5w consecuencias privaron al iombre no del dominte sobre fa ferra, sino de o sepuridadd en o jerciclo del
rismra (Pio X11, Munt. radioph. 24-X11- 19563,

— 118 —



i R El don de la vida

fe cristiana que la muerte corporal, que entro en la historia a consecuen-
cia del pecado **, serd vencida cuando el omnipotente y misericordioso
Salvador restituya al hombre en la salvacion perdida por el pecado. Dios
ha llamado y llama al hombre a adherirse a El con la total plenitud de
su ser, en la perpetua comunion de la vida divina incorruptible *, Al-
canzar esa union es lo que importa absolutamente; la vida terrena, aun
siendo un beneficio tan maravilloso, no es el bien supremo.

Jesucristo nos ha ensefiado a temer, no a los qgue matan el cuerpo v
no pueden matar el alma; temed antes al que puede arrojar alma y cuer-
po al infierno ™. Por eso mismo advierte: quien quisiera salvar su vida,
la perderd; mas quien perdiere su vida por amor de Mi, la encontrard ™',
Y, aiin mas explicitamente, recuerda que mas te vale entrar en la vida
manco o cojo, que con dos manos o dos pies ser precipitado al fuego
eterno f...). Mejor te es entrar en la vida con un solo ajo, que tener dos
y ser arrojado al fuego eterno .

Contenido y alcance del precepto

A nadie, sin embargo, es licito atentar contra la vida e integridad fi-
sica propia o ajena, porque se trata de un derecho soberano de Dios. La
ley natural, al exigir el respeto sacrosanto por la vida humana que expre-
sa el quinto mandamiento, no hace mas que mandar v mover al hombre
para que reconozca y acepte el supremo y exclusivo dominio del Crea-
dor.

La vida que solo Dios puede conceder, no ha de ser arrebatada por
las criaturas. Ahi se basa el derecho fundamental, inviolable e inaliena-
ble, que poseen todos los hombres a la existencia, a la integridad corpo-
ral, a los medios necesarios para un decoroso nivel de vida "'; derecho
(28} Cfe. S, 1, 137 10, 23-24:; Rewe. VW, 213 VI, 23; foc. 1, 15,

(28 Concalio Yaticanao 11, const, past. Cuecliionn &f apres, . 18,
(M} Mairh, X, 28,

(A1) Mairh. XVI1, 25-26.

133 Manh, XV, 89,

133) Juan XX, Liw. enc. Pacens in terrgs, 11-1V-1963, D, (3958), Cir. Pio X1, Litt. enc, £t Beaempiaris, 19-
HE-1937: Pio X101, Munt. rad. 1-YI-1941.

— 119 —



Quinto mmzdc:miem!ﬂ 1 — )

que nadie puede lesionar sin incurrir en una ofensa grave al Creador vy a
la justicia con el projimo *.

Para subrayar la importancia de los bienes que protege el quinto de
los preceptos de la ley, en el Antiguo Testamento Dios se revelé como
guardidn celoso de su observancia. Ya en el primer homicidio de la his-
toria, sentencia a Cain: la voz de la sangre de tu hermano esta clamando
a Mi desde la tierra; ahora, pues, seras maldito . Después del diluvio,
con el que castigd la depravacion de la humanidad, recordd a Noé, en
cuanto representante del género humano: pediré cuenta de vuestras vi-
das a las bestias v a los hombres **. Y més tarde, al sellar su Alianza con
el pueblo elegido, establecidé que se reprimiera con la maxima pena a los
transgresores del quinto mandamiento ¥,

Durante siglos, el precepto de no matar fue entendido por los ju-
dios en sentido restrictivo; y la ley del ralion ** bastaba al menos para
proteger la vida del homicidio injusto. Pero Nuestro Sefior —en quien
encuentra su plenitud la ley y los profetas **— explicod todo el contenido
del mandato divino, mostrando que en €l estan incluidas las obligaciones
de caridad con el projimo. Habéis oido que se dijo a vuestros mayores:
no matards; y que quien matare serd condenado en juicio. Yo os digo
mds: guiengquiera que tome ojeriza con su hermano, merecerad que el
Jjuez le condene; v el que le llamare raca, merecerd que le condene el
concilio; mas guien le lamare fatuo, serd reo del fuego del infierno *. Y
mas adelante: habéis oido que fue dicho: amards a tu prajimo y aborre-

(34) Todo ser humano tene of devecko @ la vida inmedlatesnente de Dios, no de fos padres nl de clase alguna de so
ciedad o auwteridad hurana, Por es6 no hay ningin homibre, ninguna autaridad kumana, ninguna ciencia ...}, que
prveda exhibir o dar wa iels furidice wilido para wna deliberade diposicidn directa sebre una vida emana inocen-
fe; ex dectr, ung dispasicids que atiends a si desircoidn, blen sea coma fin, blen comao medie para afro fin gue aog-
so g por 5 no seg en modo glgune lelto (Pio X1, allog, 29-X-1951),

Lo muerte directa del inocente —que no ha perdido su derecho a la vida por o comisidn de un defito— es siem-
pre wn aclo intrissecamenic malo, gravemente ilicito, En cambio, la muerte indirectas —efecto die un acto que persi-
gue otro fin— puede ser licita i s¢ cumplen todas las condiciones que Ia moral exige para estos casos; que el acto en si
mismo sea bueno o indiferente, que ¢l efecto bueno no séa consecuencia directa de esa muerte, que haya un motivo
propofcionalmente grave para poner esa accion de doble efecto, ¥, naturalmenie que el efecto malo —la muerte del
mnocente—no e buscada por el agente. Por ejemplo, e paleile gue no se cumplen todas esuas condiciones en ningu-
no de los Uasmados eborios ferapdulicos, en los que el fin bugno —vida o salud de la madre— es consecuencia directa
del efecto malo —la muerte del feto—.

(35) Crenes. IV, 19,

(36} Genes, IX, 5,

{37) CIr, Exod. XXI, 12-15; Lewir. XXIV, 17; Num., XXXV, 33,
(38) Clr, Exved. XXI, 24: Lewii. XXIV, 30 Deni. XIX, 21.

(39 Cfr, Mah, XX11, 40

40 Mavrk, ¥, 21-22,

— 120 —



_ _Eldon de la vida

cerds a tu enemigo. Pero vo os digo: amad a vuestros enemigos y orad
por los que os persiguen y calumnian, para gque sedis hijos de vuestro
Padre que estd en los cielos, que hace salir el sol sobre malos y buenos,
llover sobre justos y pecadores *'.

Al explicar la fuerza de esta ley —comenta el Catecismo Roma-
no—, el Sefior muestra gue se contienen en ella dos cosas. Una, que no
matemos; v esto es lo que prohibe. Otra, que amemos hasta a los enemi-
gos con caridad entrafiable, que vivamos en paz con todos, y que sopor-
temos con paciencia cualquier contrariedad; y esto es lo que se
manda **. De este modo, lo que en la Ley mosaica se ordenaba princi-
palmente a la conservacion de la vida material ¥, en la norma cristiana
se transforma en un mandato que mueve al amor; a la convivencia paci-
fica con el projimo; a sobrellevar con mansedumbre las injusticias, de-
poniendo todos los sentimientos de venganza; a superar con compren-
sion las diferencias v problemas que puedan surgir en la vida social. Es
tajante la respuesta del Sefior, cuando los Apostoles sugieren que se cas-
tigue ejemplarmente a una ciudad que se ha negado a recibirles: no sa-
béis a qué espiritu pertenecéis *. El espiritu de Cristo, que es de amor
de paz, se dirige. antes que nada, a respetar y comprender a cada
individuo en cuanto tal, en su intrinseca dignidad de hombre y de
hijo del Creador *. Por eso excluye la violencia *, la cdlera, la ven-
ganza, las rencillas, los odios, el fanatismo *'...; todos los vicios que na-
cen del amor propio, de la soberbia, y que apartan al hombre de Dios ¥
del projimo.

(41) Mairk. ¥, 4345,

(42) Cateclinre Ramana, panie LI, cap, Y1, n. 2,

(43) Al exponer en el Evangelio el precepio “no metargs ™, Jesieristo explica que RIeSIrg Jusiicha debe ser mayor que
te gue mace del somgple cmplimiento de fa ey, Por eso easeda a bos critianos @ cumplie (os mandarmienios de e mio-
do mnis perfecio gue fos judias, Exto e adf porgue pare alcanzar w pretic mds alto 5@ requiene uet esfierso mayor
Foode En fa Antigug Ley se promerion blenes temporales y terrenas §...); pero én la riiesirg ge protelen celeatiales ¥
erermos {Santo Tomis, I divo prescepie cartons, prase, V.

(44) Luc. 1X, 35,

{4%) Es Orine gue pasa, n. T2, -

{46} Con el difundirze de la violencia, el Magisterio de o [glesia ba reiterado en los dltimos afos la condenacion de
Esti, por su Hiciiud en si mizma ¢ incompatibilided radical con bos principios cristianos: ofr. Pio X11, Lin. enc. Swm-
mi Pontiffcaties, 20:%-1939 Liwt. ene, Lictuosissimi evenius, 28-X-1956; Liu, enc. Loefamur admodun, |-X]1-1956;
Juan X111, Litt, énc, Marer of Magisiea, 15-Y-1961: la violencia es sivmpre semills de grevisimos males; procede de
nepar la existencia de una ley moral objeniva, superior a la realidad exterma y ol horbre mismo, abioliiamente nece-
saria ¥ wniversal y, pov ditimo, igual para todos: Fablo VI, Lin. enc. Populorum progressio, 2-111-1967; Concilio Va-
ticano 11, const. past. Gaudiun ef spes, nn, TT-83,

{47} Toude amargura, irg, encio, gritera, maledicencia, con fodo género de malivia, destidrmesse de vosodreos, Al con-
frarries, sl renernamente gfables, compasivas, perdondndons los wnoy @ fos otros, asi cormo temiidn Dios os ha perdo-
nado @ vododras por Jeswcristo (Ephes. IV, 31-32); Clr. Colas, 11, 8 1 Tim, V1o 45 Jae 10, 14,

—_12] —



Quinto mandamiento (I) __ i .

El respeto de la Voluntad de Dios y el orden mismo de la caridad
—que exige el cuidado de la propia vida para poder atender mejor a la
ajena *—, imponen no solo el derecho sino también el deber de salva-
guardar la propia existencia, vy otros bienes que le estan inseparablemen-
te unidos, frente a los peligros ¥y amenazas que puedan atentar contra

ella.

La legitima defensa, tanto en el plano individual como en el social,
es un derecho natural, sancionado por el Sefor ** vy por el Magisterio de
la lglesia *°, que puede extenderse incluso hasta la muerte del agresor in-
justo. Sin embargo, debe ejercitarse con las debidas cautelas y condicio-
nes que sefala la ley moral *', puesto que, aun cuando pierda su derecho
a la vida, la muerte de quien violenta e injustamente pretende causar un
dafo grave a otros e¢s siempre un mal, que debe evitarse con todos los
medios posibles y justos *.

En esta misma linea, la doctrina catolica reconoce a la legitima
autoridad civil la potestad de privar de la vida a un delincuente, como
un derecho que pertenece a su competencia ordinaria, siempre que se

(48) Cfr. Santo Tomdis, 5. Ik, [llae, g, 64, 0. 7.

(45 Clr. Exod. XXI11, 1,

(30) Lima p ofea feyv diving, fanto bo promoleada por do fu: eetaral de loorazde, come o escrta por insperacion de
Ding, prohiber estrechamenie gue nadie, fuere de cewsa polilffca, mate o hfera a ua homboe, o ae ser forgado por la
necesidad de defender su propln vida [Ledn X[, ep. Pavroraly offted, 12-1X-1891, [, 1939 (3272)). Mo quelvarng
exta ley of que pruesta fode cauleld poschie, miald a ot por defender s vide (Catecleme Romano, parce L, cap. VI,
n. 8).

Con respecto a la guerra defensiva, ensefia el Magisterio de la Ighesia que of procepito de la pag ex de derecko divie

no, Su fin e la proteccidn de los bienes de la humanidad, en cisanto Blenes del Creador, Akora bien, entre estos big-
wed hay alpunes de taRa mparrascia pare bz iimere convivencia quie su defensg coatra e infusha aEresion s, sa
duda, plenamente fegitima (Plo X1 nunt, rad, 34.X11-19%48). Lo verdadera voleniad oristiona de paz es fuerza, mo
debilided o cansada resignacidan, Se identifose con o volurad de pes del ererno ¢ omnipotente Do, Toda gueres de
dpresiin contra aguelios bienes que of ordengrriento divine de lg paz obligs fneondicionalments ¢ respesar y garanth
zar, ¥, por consiguienie, rambifn g profeger v defender, oF peoaddo, delito, afeniado contre fa majiestod de DNos, orég-
dor ¥ ardenader del mundo, Un peeblo amenazadeo o vieimae de wmg injusia agresidom, siquieee pensar ¥ obrar orisfia-
narrigele, o puede pernrasecer oo Wi diferencis pasive (i) Cfe. Concilio Vaticano 11, consl. past. Gaudiam of
spes, an. TR ¥ 79,
(51} Entre las condiciones que s¢ requicren para el ejercicio licito de la legitima defensa, las mas importantes son;
gue la agresidn injusta sea aciual —no la justifica una sospecha ni aun la misma amenaza, COMo IAMPoOco puede jui-
ufcarse la violencia por un dafe va recibido, porgue entonces se rataria simplemente de venganza—, que haya ena
Justu proporciin entre el bien que s¢ delfende v el dano gue se cause al agresor, ¥ que es¢ dafke 22 limite alo necesane
para conjurar la agresidn injusa, Inocencio X1 condend varias proposiciones laxisias sobre el uso de la legitima de-
fensa [decr. Soncti Qffici, 2-111-1679, props, 3033, D. 1180-1183 {2130-2133)).

Esas cautelas deben cuidarse con mavor atencion cuando se trata de s guerra, por los incalculables males gue
trae consige. Aungue puede ser licila una guerra preventiva, para evitar una agresidn scgura en un futwro inmediato,
hay quse agotar todos los medios pacificos para resolver los litigios internacionales. Lng cose és wrifizar e fuerza milf
far para deferderse con [usticla, v ofra iy disiinig e gisever someler a ofras nociones, La pofencie WEica ne legii-
mia cualguier wso militar o politice de la misma, ¥ una veg estellods larmeantablemente la guerra, ne por eso todo esii-
cite enire fox beligeranies [Concilio Vaticana 11, cond. pay, Gaudium & £pet, 0. 79,

(52) La doctring cristiana ensefia también que, por motives de caridad, wn individuo puede renunciar al derecho o
defender con la fuerea sus bienes (O, Mareh., ¥, 39-4]; [ Cor. V1L, Th

—_— 22 —



__ FEl don de la vida

ejerza por motivos gravisimos, y con las debidas precauciones ju-
ridicas *. El Magisterio de la Iglesia, en efecto, ensefia que la pena de
muerte no es contraria a la ley natural *; pero tampoco surge necesaria-
mente de esa ley: es una cuestion de oportunidad, que depende de las
circunstancias. De ahi que un catolico pueda sostener, fundado en las
circunstancias culturales y sociales vy en una diversa valoracion de las
mismas, tanto la necesidad como la abolicion de la peha de muerte, den-
tro de un ordenamiento juridico concreto.

Fuera de estos casos —la legitima defensa y la pena de muerte— fo-
dos los demds homicidios estan prohibidos, sea por lo que toca al homi-
cida o al muerto, o a los modos con que se perpetra la muerte. Por lo
que mira a los que cometen la muerte, ninguno estd exceptuado: ni ri-
cos, ni poderosos, ni gobernantes, ni padres; a todos estd vedado mnatar
sin diferencia ni distincion alguna.

Si miramos a los que pueden ser muertos, a todos ampara esta divi-
na ley. No hay hombre, por despreciado y abatido que sea, qgue no que-
de protegido v defendido por este mandamiento. Y a ninguno es licito
tampoco matarse a si mismo, porque nadie es tan dueflo de su vida qgue
se la pueda quitar a su antojo. Por eso no se puso la ley en estos térmi-
nos: no mates a otro; sino que absolutamente se ordena; no malaras.

Pero atendiendo a los muchos modos que hay de matar, tampoco
se exceptiia ninguno; porgue a nadie es licito quitar la vida a otro no so-
lo por sus manos, o con cualquier arma, sino ni siguiera por consejo,
avuda o cooperacion alguna .

{53) La pena de muerte sdlo es licita coando es aplicada por la begltima autoridad, después de un juicio justo, y siem-
pre que lo gxija ¢l béen comin.

(54 Conira ¢l error de los viddenses, Inocencio 111 declard: de e porestad secular qfirmairos qise 50 pecade mmorial
puede gjercer juicio de sangre, con tal de que para inferir el castigo no proceda con odio, sino por fuicto, no incaute.
menre, simo con conssio |ep. Eins exemplo, 18-X11-1208, D, 425 (T95)].

(3% Cafecismo Romano, parte 11, cap. V1, nn. B-11.

—_ 123 —



