EL ROMANO PONTIFICE

Me gusta que seas muy romano —nos ha dicho nuestro Padre—. Y
que tengas deseos de hacer tu “romerfa”, “videre Petrum”, para ver a
Pedro 1.

Hijos y miembros de la Iglesia, la amamos con todas nuestras fuer-
zas, con todo nuestro corazéon. A extenderla y servirla hemos dedicado
nuestros afanes. En ella descansan nuestras ilusiones. Y queremos tam-
bién a Pedro —a ese Pedro que vive en sus sucesores y que perdurar
hasta el fin de los tiempos—, que es uno con la Iglesia por haber sido
constituido cabeza visible del Cuerpo Mistico.

Nuestro amor al Papa se extiende a la sede que ocupa; nos senti-
mos romanos, y nos gusta cantar sus alabanzas como lo hiciera —en los
primeros afios del siglo Il— San Ignacio, Obispo de Antioquia, en una
carta que escribi6 a los cristianos de Roma, adonde era conducido para
padecer el martirio: Ignacio, por sobrenombre portador de Dios, a la
Iglesia que alcanzd misericordia en la magnificencia del Padre Altisimo
y de Jesucristo su unico Hijo; la que es amada y estd iluminada por vo-
luntad de Aquel que ha querido todas las cosas que existen, segun la fe
y la unidad de Jesucristo Dios nuestro; Iglesia, ademds, que preside en
la capital del territorio de los Romanos, digna de Dios, digna de todo

(1} Camino, n. 520,

— 157 —



El Romano Pontifice

decoro, digna de toda bienaventuranza, digna de alabanza, digna de al-
canzar cuanto desee, digna de toda santidad, y puesta a la cabeza de la
caridad f...) .

Ha sido el constante ejemplo de nuestro Padre, que nos ensefid a
amar la romanidad de la Iglesia. Yo saboreo esta palabra: jromana! Me
siento romano, porque romano quiere decir universal, catélicg; porque
me lleva a querer tiernamente al Papa, il dolee Cristo in terra, como gus-
taba repetir Santa Catalina de Siena, a quien tengo por amiga amadisi-
ma f...)

Venero con todas mis fuerzas la Roma de Pedro y de Pablo, bafiada
por la sangre de los mdrtires, centro de donde tantos han salido para pro-
pagar en el mundo entero la palabra salvadora de Cristo. Ser romano no
entrafia ninguna muestra de particularismo, sino de ecumenismo auténti-
co; supone el deseo de agrandar el corazdn, de abrirlo a todos con las an-
sias redentoras de Cristo, que a todos busca y a todos acoge, porque a to-
dos ha amado primero .

El Primado de Pedro

El Sefior prometid a sus Apostoles asistencia perenne en la mision
que les confiaba: sabed que Yo estoy con vosotros todos los dias hasta
el fin del mundo *. Y como sefial visible de esa asistencia invisible a la
Iglesia entera, quiso elegir a uno de sus Apodstoles, Simén, el hijo de
Juan, para que hiciese sus veces en la tierra: Yo te digo que i eres Pe-
dro, y sobre esta piedra edificaré mi Iglesia *. Con ese cambio de nom-
bre, subraya Jesucristo la misién que confia a Pedro, por encima de los
demas Apostoles; y no permitiendo ya que se le llame Simén —escribe
San Cirilo de Alejandria—, reivindica para él en adelante como suyo en
virtud de su poder, y guiere por una imagen muy apropiada, que se lla-

{2) San Ignacio de Amtioguia, Epistols ad Romanos 1.
() Homilla Lealted o I fglesiz, 4-V1-1972.

(4) Marth. XXV, 20.

(5) Marth. XVI, 13,

— 158 —



El Primado de Pedro

me Pedro, porgue es la piedra sobre la que debia fundar la Iglesia *.

Segiin la manifiesta intencién de Cristo, unanimemente interpretada
por los Padres de la Iglesia, con estas palabras el Sefior promete levantar
su unica Iglesia sobre Pedro, como se alza un edificio sobre sus cimien-
tos. Y como la naturaleza v la virtud propia de los cimientos es dar soli-
dez y cohesion al edificio por la conexion intima de sus diferentes partes
v servir de vinculo necesario parg la seguridad de toda la obra, si el ci-
miento desaparece todo el edificio se derrumba. El papel de Pedro es,
pues, el de soportar a la Iglesia y mantener en ella la conexion y la soli-
dez de una cohesion indisoluble. ; Pero como podria desempefiar ese pa-
pel, si no tuviera el poder de mandar, defender y juzgar, en una pala-
bra, un poder de jurisdiccion? 7. Parafraseando estas palabras del Se-
fior, escribe San Ledn Magno: Yo soy la piedra inquebrantable, yo soy
la piedra angular gque hago de los dos pueblos una sola cosa, yo soy el
Sfundamento fuera del cual nadie puede edificar; pero también tu eres
piedra, porque por mi virtud has adqguirido tal firmeza, que tendrds jun-
famente conmigo, por participacién, los poderes que yo lengo en
propiedad ®.

Para que San Pedro ejerciera cumplidamente su mision de funda-
mento, Jesucristo le prometié poderes soberanos: te daré las llaves del
Reino de los Cielos; y todo lo que atares sobre la tierra quedard atado
en los Cielos, y todo lo que desatares sobre la lierra, quedard desatado
en los Cielos . La Iglesia, en efecto, no es sélo llamada edificio o casa
de Dios, sino también reino o posesion de Dios en la tierra; y nadie ig-
nora que las laves son las insignias ordinarias de la autoridad. Asi,
cuando Jestis promete dar a Pedro las llaves del Reino de los Cielos,
promete darle el poder y la autoridad de la Iglesia .

La siguiente metéfora tiene también el mismo sentido. Esta expre-
sién figurada, atar y desatar, designa el poder de establecer leyes y el de
Juzgar y castigar. Y Jesucristo afirma que ese poder tendrd tanta exten-
sién y tal eficacia, que todos los decretos dados por Pedro serdn ratifica-

(6} San Cirilo de Alejandria, fn Evarigelio Foganis oomemerriariwm 11,
{7) Lebn X1, Lii. enc. Soris cognitum, 29-V]-1596.

(8} San Ledn Magno, Homilia 4.

(9) Marth, XV1, 1920,

(10} Ledn XII1, Litt, enc. Satis cognitum, 25-VI1-18%6,

— 159 —



El Romano Pontifice

dos por Dios. Este poder es, pues, soberano y de todo punto indepen-
diente, porque no hay sobre la tierra otro poder superior al suyo, que
abrace a toda la Iglesia y a todo lo que estd confiado a la Iglesia v,

La promesa de Cristo a Pedro fue cumplida cuando el Sefior, des-
pués de su Resurreccion gloriosa, le confi6 el gobierno de su Iglesia, a la
que consideraba su pequefa grey: apacienta mis corderos (..» apacienta
mis ovejas . Bien sabido es que el deber y el oficio de pastor consiste en
guiar al rebafio, velar por su salud, procurdndole pastos abundantes, li-
brandole de los peligros, descubriendo los lazos y rechazande los ata-
ques violentos; en una palabra, ejerciendo la autoridad de gobierno. Y
como Pedro ha sido propuesto cual pastor al rebaflo de los fieles, ha re-
cibido el poder de gobernar a todos los hombres, por cuya salvacién Je-
sucristo dio su Sangre v,

A esta tan manifiesta doctrina de las Sagradas Escrituras —afirma
el Concilio Vaticano 1—, como ha sido siempre entendida por la Iglesia
Catdlica, se oponen abiertamente las torcidas sentencias de gquienes,
trastornando la forma de régimen instituida por Cristo Seflor a su Igle-
sig, niegan que silo Pedro fuera provisto por Cristo del primado de ju-
risdiccidn verdadero y propio, sobre los demds Apdstoles, ora aparte ca-
da uno, ora todos juntamente. Igualmente se oponen los que afirman
que ese primado no fue otorgado inmediata y directamente al mismo
bienaventurado Pedro, sino a la Iglesia, y por medio de ésta a él, camo
ministro de la misma Iglesia ',

Y el Concilio Vaticano II reafirma la misma doctrina cuando dice;
este Santo Sinodo, siguiendo las huellas del Concilio Vaticano I, enseria
¥ declara con él que Jesucristo, Pastor eterno, edificé la santa Iglesia en-
viando a sus Apdstoles lo mismo que El fue enviado por el Padre (c/r.
foann, XX, 21), y quiso que los sucesores de aguellos, los Obispos, fue-
sen los pastores en su Iglesia hasta la consumacion de los siglos. Pero
para que el mismo Episcopado fuese uno solo e indiviso, puso al frente
de los demds Apdstoles al bienaventurado Pedro e instituyé en la perso-

{11y fhid,

(1Y) foann. XXI, 16-17.

{13) Ledn XIII, Litt. enc. Satis cognifum, 29-V1-1896,

{14} Concilio Vaticano 1, Const. dogm, Pastor Aefernuy, o, 1.



El Romano Pontifice, sucesor de San Pedro

na del mismo el principio y fundamento, perpetuo y visible, de la unidad
de fe y de comunion ',

El Romano Pontifice, sucesor de San Pedro

El oficio de Pedro, como Pastor supremo de la Iglesia, es preciso
que dure eternamente por obra del Seflor, para perpetua salud y bien pe-
renne de la [glesia, que —fundada sobre la piedra— debe permanecer
Sirme hasta la consumacidn de los siglos . Esa sucesion —asi lo ensefia
la Tradicién undnime de la Iglesia— se da s6lo en los obispos de la San-
ta Sede Romana, por él fundada y consagrada por su sangre, de modo
que gquienguiera que sea el que sucede a Pedro en esta Catedra, ése, se-
glin la institucion de Cristo mismo, obtiene el Primado de Pedro sobre
la Iglesia universal .

El oficio de atar y desatar —verdadera y propia jurisdiccion— fue
dado también por el Sefior a los Apodstoles unidos a Pedro *; y ese ofi-
cio del Colegio apostdlico perdura en el Colegio episcopal. Sin embargo,
el Colegio o Cuerpo de los Obispos (...) no tiene autoridad, a no ser que
se considere en comunién con el Romano Pontifice, sucesor de Pedro,
como cabeza del mismo, quedando totalmente a salvo el poder primacial
de éste sobre todos, tanto pastores como fieles. Porgue el Romano Pon-
tifice tiene sobre la Iglesia, en virtud de su cargo —es decir, como Vica-
rio de Cristo ¥ Pastor de toda la Iglesia— plena, suprema y universal
potestad, que puede siempre ejercer libremente. En cambio, el Cuerpo
episcopal {...), junto con su Cabeza, el Romano Pontifice, y nunca sin
esta Cabeza, es también suyjeto de la suprema y plena potestad sobre la
Iglesia universal, si bien no puede ejercer dicha potestad sin el consenti-
miento del Romano Pont{fice V.

Siempre lo entendid de este modo la Iglesia, y desde la mas remota
antigiiedad era coman el recurso a la Sede de Roma para dirimir contro-

(15) Concilie Vaticano I, Const. dogm. Lumen gennium, . 18,
{18) Concilio Vaticano I, Const. dogm. Pasfor Aeternus, n, 2,
(17) JThid.

(18) Cfr. Mfarhb. XVIIL, 18.

(1% Concilio Vaticano [, Const. dogm. Lumen gentium, n, 22,

— 161 —



El Romano Pontifice

versias entre unos Obispos y otros, incluso de rango patriarcal. El que
ha sido puesto a la cabeza de todo el rebafio, debe tener necesariamente
la autoridad, no solamente sobre las ovejas dispersas, sino sobre todo el
confunto de las ovejas reunidas (...). Quien posee las llaves del reino tie-
ne evidentemente derecho y autoridad, no sélo sobre las provincias ais-
ladas, sino sobre todas a la vez; y del mismo modo que los Obispos, ca-
da uno en su territorio, mandan con autoridad verdadera, no solamente
a cada individuo, sino a toda la comunidad, asi los Pontifices Romanos,
cuya jurisdiccidn abraza a roda la sociedad cristiana, tienen todas las
porciones de esta sociedad, aun reunidas en conjunto, sometidas y obe-
dientes a su autoridad .

La conclusion es evidente: Ubi Petrus, ibi Ecclesia, ibi Deus. Quere-
mos estar con Pedro, porque con él estd la Iglesia, con él estd Dios; y sin
él no estd Dios. Por eso yo he querido romanizar la Obra. Amad mucho
al Padre Santo. Rezad mucho por el Papa. Queredlo mucho, jqueredlo
mucho! Porque necesita de todo el carifio de sus hijos. Y esto lo entiendo
muy bien: lo sé por experiencia, porque no soy como una pared, soy un
hombre de carne. Por eso me gusta que el Papa sepa que le queremos,
que le querremos siempre, y eso por una tinica razén: que es el dulce Cris-
to en la tierra *,

Fundamento de unidad

Nuestro amor a Roma, al Papa, a la Iglesia, no es mas que una ma-
nifestacion de nuestros deseos de unién con Jesucristo y de nuestras an-
sias de santidad consummati in unum =, como reza una inscripeion en el
sagrario del oratorio del Consejo, expresion de nuestro amor a la uni-
dad. Unidad de todos los miembros de la Obra; unidad en <l apostolado
de todos los que trabajan para la propagacién del Reino de Cristo: uni-
dad de todos los miembros del Cuerpo Mistico de Cristo.

(20} Letdn XII0, Litt. enc, Satie cogminnm, XVI-1896,
(21} De nuestro Padre, Obras, 1969, p. 16,
(2%} Jognn, X¥I1, 23,



Fundamento de unidad

Somos uno en Cristo y por Cristo, por la recepcidn de su gracia,
por la identificacion de nuestros corazones con el suyo. Pero el hombre
se compone de cuerpo y alma, y necesita llegar a lo inmaterial por medio
de cosas sensibles. Por eso el Sefior, para ayudarnos, quiso que el Cuer-
po Mistico se expresara en una realidad a la vez terrena v divina.

Cristo todo entero es una cabeza y un cuerpo. La cabeza es el Hijo
unico de Dios; el cuerpo es su Iglesia: son el esposo y la esposa, dos en
una sola carne ¥, Nos incorporamos a Cristo a través de la Iglesia. Y pa-
ra afianzar y mantener esta unidad, Dios hizo que fuera uno solo quien
presidiera la Iglesia. Porque, ;qué seria de esta unidad si no hubiera uno
-puesto al frente de toda la Iglesia, que la bendijese y la guardase, y que
uniese a todos los miembros de la Iglesia en una profesién de fe y los
Juntase con su lazo de caridad y unién? *.

Hay una democracia en la Iglesia, hijos mios, clara ¥ manifiesta;
una democracia buena y otra mala. Democracia buena, porque —una vez
bautizados— todos somos iguales, porque somos hijos del mismo Dios,
nuestro Padre. Buena, porque la tirania no es admisible en la Iglesia, ya
que la autoridad misma es un servicio, como lo es la obediencia. Buena,
en fin, porque existe la libertad de las conciencias. No la libertad de con-
ciencia, que esto seria poder obrar contrariamente a la ley de Dios, y seria
un crimen; sino libertad de las conciencias f...).

Una democracia buena: todos iguales, nunca tirania, libertad de las
conciencias. Y una democracia mala: la protesta, el non serviam! que al-
gunos quisieran introducir en el seno de la Iglesia (...). Hay personas, hi-
Jos mios, que quieren implantar en el Cuerpo Mistico de Cristo una demo-
cracia al estilo de la que hay en la sociedad civil. Y no se dan cuenta de
que, por institucion divina, la Iglesia estd formada por el Papa, con los
obispos, los presbiteros, los didconos y los laicos. Eso lo ha querido Jesiis.
Ademis, a la vuelta de estos veinte siglos, han aparecido, por voluntad de
los hombres, cardenales, patriarcas, arzobispos, monsefiores... ;Qué demo-
cracia quieren que haya en la Iglesia, si es una institucién jerdrquica?
Tiene que haber libertad, porque es un don divino, que Jesucristo ha ga-
nado para nosotros. Pero es imposible que pueda haber democracia, en el

(23) San Agustin, D¢ unitate Ecclesiae |V, 7.
(24) Gregorio XVI, Litt. enc. Commuitsum divinitus, 13-VI1-1835,

— 163 —



El Romano Pontifice

sentido que tiene esa palabra en la politica; entre otras cosas, porque las
verdades de fe y de moral no se determinan por mayoria de votos ®

Porque amamos a Cristo, amamos al Papa: con la misma caridad.
Y asi como estamos pendientes de Jesis, de sus gestos, de su vida toda,
nos sentimos unidos al Romano Pontifice hasta en los menores detalles:
ne le amamos sélo ni principalmente por él mismo, sino sobrg todo por
Aquel a quien representa y de quien es instrumento.

Nuestro mds grande amor, nuestra mayor estima, nuestra mds honda
veneracidén, nuestra obediencia mds rendida, nuestro mayor afecto ha de
ser también para el Vice-Dios en la tierra, para el Papa. Pensad siempre
que después de Dios y de nuestra Madre la Virgen Santisima, en la jerar-
quia del amor v de la autoridad, viene el Papa. Por eso, muchas veces di-
go: gracias, Dios mio, por el amor al Papa que has puesto en mi cora-
zom *,

Maestro de doctrina

En comunién con la Iglesia por la fe, por los sacramentos y por la
unidén jerarquica, participamos de la vida de Cristo. El cristiano es el
que identifica su vida con la de Cristo. Pero, al encarnarse, el Hijo de
Dios vino a revelarnos aquellas verdades que constituirian el fundamento
de nuestra vida de cristianos. El cristianismo es vida, pero basada en
una realidad concreta, y no un sentimiento irracional y vacio; es ﬂda Y,
al mismo tiempo, doctrina. ~

La Iglesia, depositaria de ese mensaje, es quien lo custodia, lo pro-
clama vy lo propone a los fieles. Y dentro de la Iglesia, la voz del Papa
tiene un especial vigor: al Romano Pontifice, sucesor de San Pedro, esta
prometida de modo especial la infalibilidad: Yo he rogado por ti a fin de
que tu fe no perezca, y tu, cuando te conviertas, confirma a tus herma-
nos ¥,

{2%) De nuestro Podre, Meditecida, 25-X11-1968.
{26) De nuestro Padre, Carta, 9-1-1932, n. 20,
(27) Luee. XXIH, 32

R . hg—



Maestro de docirina

Esta infalibilidad con la que el Divino Redentor ha querido dotar a
su Ielesia para definir la doctrina de fe o de costumbres se extiende tan-
to cuanto se extiende el depdsito de la divina Revelacién, que ha de cus-
todiar santamente y se ha de exponer con fidelidad. De esa infalibilidad
goza, en virtud de su cargo, el Romano Pontifice, Cabeza del Colegio de
los Obispos, cuando, como supremo pastor y doctor de todos los fieles
que confirma en la fe a sus hermanos, proclama una doctrina de fe o de
costumbres con un acto definitorio (cfr. Luc. XXII, 32). Por eso, sus
definiciones son llamadas justamente irreformables por razdn de si mis-
mas, ¥ no en virtud del consentimiento de la Iglesia, ya que se pronun-
cian con la asistencia del Espiritu Santo que se le prometio a la persona
de San Pedro y, por lo tanto, no necesitan ninguna aprobacion de otros
ni admiten apelacién alguna ante otro tribunal. El Romano Ponti{fice,
en esos casos, no expresa su sentencia como persona privada, sino que,
como maestro supremo de la Iglesia universal, en quien singularmente
reside el carisma de la infalibilidad de la propia Iglesia, expone o defien-
de la doctrina de la fe cardlica .

Para un cristiano consecuente, la union con el Vicario de Cristo se
traduce, en primer lugar, en la aceptacion rendida de sus ensefianzas,
con las que procura informar verdaderamente su vida. Estad muy cerca
del Pontifice Romano, il dolee Cristo in terra, decia nuestro Padre: se-
guid al dia sus ensefianzas, meditadlas en vuestra oracion, defendedlas
con vuestras palabras y vuestra pluma ®. Y a todos sus hijos, pero de
modo especial a los que se dedican profesionalmente a la Teologia y al
Derecho Canénico, les pedia que defiendan —de todo posible ataque—
la autoridad del Romano Pontifice, que no puede estar condicionada mds
qu:! por Dios; y que siempre, en sus trabajos de investigacion, estén dis-
puestos a aceptar, desde el primer momento, con devocidn, con prontitud
y con alegria, lo que en adelante establezca la Iglesia, cuando quiera defi-
nir alguna doctrina *.

También en esto —como en todo— hemos de imitar a nuestro Fun-
dador, acogiendo siempre la palabra del Papa con una adhesidn religio-

(28) Concilio Vaticano 11, Const. dogm. Lumen gestium, n. 25.
{29) Dc nuestro Padre, Carta, 24-X-1965, n. 73.
(30) De nuestro Padre, Carfa, 14-11-1964, n. 12.

— 165 —



El Romano Pontifice

sa, humilde, interna y eficaz . Esta adhesién interior v exterior al ma-
gisterio del Romano Pontifice, no es nunca —para el que de verdad se
siente hijo de la Iglesia— una carga o un yugo que se le antoja insopor-
table. Por el contrario, es condicion de la verdad de su fe v de la recti-
tud de su quehacer teoldgico, y garantia de su efectivo servicio a las al-
mas. a

Como el nuestro es un apostolado de la doctrina, hemos de conocer
el Magisterio de la lglesia, serle ficles, hacer que en todo el mundo se
conozcan y se sigan las directrices del Romano Pontifice. Te exhoria-
maos, venerable hermano —escribia un Padre de la Iglesia a un hereje de
su época—, a que aceples con obediencia todo lo que ha escrito el santi-
simo Papa de Roma; porque el bienaventurado Pedro, que vive y presi-
de en su propia sede, ayuda a los que buscan la verdad de la fe. Puesto
que nosotros, en aras de la paz y de la fe, no podemos tratar temas que
afecten a la fe sino en comunion con el obispo de Roma *.

Amor y oracion por el Papa

Jeshs es el Buen Pastor que da la vida por sus ovejas: Jesiis nos cui-
da y nos encamina hacia la casa de su Padre, donde nos tiene dispuesta
la morada . Nada hay en nuestras vidas que sea ajeno a los cuidados
divinos, En el vivimos, nos movemos y somos .

Pero ni siquiera humanamente Jesis dejé que estuviéramos solos.
A Pedro, después de haberle prometido su asistencia, le encomendé:
apacienta mis ovejas *, El Romano Pontifice es desde entonces nuestro
Pastor. Su preocupacidn, servirnos; sus cuidados, nuestra salvacion; sus
amores, nuestras almas. Escribia San Gregorio Magno: mi honor es el
honor de toda la Iglesia. Mi honor es la fortaleza de mis hermanos.
Cuando a todos y a cada uno les es dado honor debido, entonces yo soy
verdaderamente honrado *,

(31} De nuestro Padre, fastruccion, mayo-1935, 14-1X-1950, n. 84,
(3Z) San Pedro Crisbloge, Corte @ Ewtigues 3.

(13} Cfr. Jogna. XIV, 2

(34) Acr, XVII, 28.

(35} Joann, XXI, 17.
(36) San Cregorio Magno, Epistols ad Ewlogium [, B, 30.

— 166 —



Amor y oracién por el Papa

Tengamos, pues, una confianza plena, completa, en la Iglesia v en
Pedro. Yo no he dejado de tenerla —escribid nuestro Padre—, aungue
algunas personas han procurado, diremos mejor, el demonio ha procurado
a través de ciertos hombres sembrar recelos y sombras, para tratar de ha-
cer disminuir en mi —sin conseguirlo— esta confianza y este amor v,

El amor al Romano Pontifice ha de ser en nosotros una hermosa pa-
sién, porque en él vemos a Cristo *, escribié también nuestro Fundador.
Nuestras ansias de unidad, nuestro deseo de recibir ¥ transmitir una doc-
trina capaz de salvar a los hombres, nuestra fidelidad en el cumplimien-
to de la Voluntad de Dios, nos lleva a identificarnos con el Vicario de
Cristo y a quererle con carifio de hijos. Cristo. Marfa. El Papa. ;No aca-
bamos de indicar, en tres palabras, los amores que compendian toda la fe
catélica? ¥,

Tenemos, pues, el deber de rezar por el Papa, de pedir al Sefior que
nada ni nadie dificulte su trabajo. Seguiremos asi las huellas de nuestro
Padre, que desde muy joven rezaba incansablemente por el Romano
Pontifice.

Hijos mios, os vey a contar esta pequefia anécdota. Me dard tanta
alegria que alguno de vosotros, cuando pueda, la viva: desde hace afios,
por la calle, todos los dias, he rezado y rezo una parte del Rosario por la
Augusta Persona y por las intenciones del Romano Pontifice. Me pongo
con la imaginacién junto al Santo Padre, cuando el Papa celebra la Misa:
yo no sabia, ni sé, cémo es la capilla del Papa, y, al terminar mi Rosario,
hago una comunidn espiritual, deseando recibir de sus manos a Jesis Sa-
cramentado *. »

La ensefianza y el ejemplo de nuestro Padre han sido constantes,
independientemente de la persona concreta que ocupara la Catedra de
Pedro. Por ejemplo, durante el conclave de 1958, proponia a sus hijos:
rezad, ofreced al Sefior hasta vuestros momentos de diversion. Hasta eso
le ofrecemos por el Papa que viene, para dar a conocer la eternidad de la
Iglesia, como hemos ofrecido la Misa todos estos dias, como hemos ofreci-
do... hasta la respiracidn .

(37} De nuestre Padre, Carra, 9-1-1932, 0, 30,
(38) De nuestro Padre, Homilia Lealted o la lplesie, 4-V[-1972,
(39) De nuestro Padre, Jastruccion, 19-111-1934, 0. 31,

{405 De nuestro Padre, Carda, S-0-1932, n. X
(41) De nuestro Padre, Cronica, 1V-60, p- 17,

— 167 —



E! Romano Pontifice

Desde el principio, todos en la Obra hemos puesto cuanto estaba de
nuestra parte para ser fieles a este compromiso filial de rezar por el Pa-
dre comiin. Ahora tenemos el deber de transmitir a las futuras genera-
ciones de hijos de Dios en el Opus Dei este mismo espiritu. Cuando vo-
sotros sedis viejos, y yo haya rendido cuentas a Dios, vosotros diréis a
vuestros hermanos cémo el Padre amaba al Puapa con toda su glma, con

todas sus fuerzas <.

(42} D¢ nuesiro Padre, Obras, 1969, p. 16,

— 168 —



