10. HUMILDAD Y CARIDAD

Capitulo 10 de la publicacién ’interna’ del Opus Dei: Vivir en Cristo

Dos amores fundaron dos ciudades: el amor propio hasta el desprecio de Dios, la terrena; y el
amor de Dios hasta el desprecio de si mismo, la celestial. La primera ciudad se gloria en si misma, y la
segunda en Dios 1.

No podemos dejar de amar; el amor es tendencia natural, impulso de vida. Y radicalmente s6lo
hay dos amores posibles: o se ama el bien en si mismo, porque es digno de ser amado, y entonces -al
menos implicitamente- amamos a Dios, Bien Supremo,. sobre todas las cosas, y a todo lo demés porque
participa de su bondad; o amamos lo que nos reporta una ventaja, o nos gusta, o se acomoda a nuestro
interés, y entonces nos amamos a nosotros mismos sobre todas las cosas, y amamos a las cosas -y al
mismo Dios- egoistamente, porque nos procuran una satisfaccion. Todos los posibles amores se reducen
a uno de estos dos, y segin se oriente la voluntad en uno u otro sentido, el alma se hace recta o se torna
soberbia, tiende al Sefior o se centra desordenadamente en si misma, construye la ciudad de Dios, el
templo del Espiritu Santo, o el triste reducto del amor propio, la capillita de la propia idolatria.

Por eso, por la polaridad inevitable del amor, necesitamos esas dos virtudes capitales, que son la
humildad y la caridad. Nos hace falta la humildad, disposicién estable -virtud- que evita el amor
desordenado a la propia excelencia; y nos hace falta la caridad, fuerza permanente, direccion positiva
hacia Dios. Sin caridad, faltaria el mo-

(1) San Agustin, De civ. Dei 14, 28;

tor y la recta ordenacion de la humildad, pues, como el amor no puede carecer de sentido, recaeria sobre
uno mismo; sin humildad, no habria la buena disposicion indispensable, el vacio interior necesario para
que la caridad llene el alma: ;qué puede entorpecer la caridad?, dice nuestro Padre: la soberbia. Por el
contrario, la caridad nos saca de nosotros mismos, y engendra humildad; y afirmandose la humildad, la
caridad actia mas facilmente. La morada de la caridad es la humildad 2.

CONOCIMIENTO PROPIO

La humildad dispone para acercarse libremente a la consecucion de los bienes espirituales y
divinos 3. Es el fundamento de la caridad, porque s6lo quien conoce su propia nada busca los tesoros de
Dios, y levanta sobre roca el edificio espiritual. Muchas caidas totales responden a haber puesto la
confianza en uno mismo; y cuando el fracaso demuestra la vanidad de esa confianza, ya no hay apoyo y
todo se derrumba.

Con la humildad nos vemos como somos -un trapo sucio, un gusano, delante de la grandeza de
Dios-, sin que entonces la mala voluntad enturbie la mente o deforme las cosas. La humildad es la base
indispensable de un buen examen.

Lleva la humildad a la contricion, porque descubre los pecados, las faltas de amor, y mueve a
pedir perdon sinceramente, lo mismo que hizo aquel publicano de la parabola, al conocerse como era:
miseria, sin paliativos. Al mismo tiempo hace que ese dolor no sea nunca desesperacion, sino que esté
lleno de confianza en Dios. Porque es infinitamente bueno, por eso disculpa nuestros errores y por eso
agradece nuestra rectificacion, nuestra renovacion continua, nuestro empeiio por parecernos a El, por
acercarnos a EL

Desaparece todo atractivo personal, toda tentacion de amarse uno mismo, cuando la humildad nos
muestra que no hay de qué. Al cerrar la puerta del corazén al propio yo, facilita la elevacion del amor a
Dios. San Agustin lo escribid asi: no irds a aquél que no se atrevia a levantar los ojos al cielo, oprimido
por el peso de su maldad, sino a Aquél que descendio del cielo arrastrado por el peso de la caridad. No
irdas a aquélla que rego los pies de su Sefior con lagrimas, buscando el perdon de sus

(2) San Agustin, De sancta virg. 51;
(3) Santo Tomas, S. Th. II-11, q. 161, a. 6 ad 4;



graves pecados, sino a Aquél que después de concederles el perdon de sus pecados lavo los pies a sus
siervos... No te propongo como modelo al publicano que se acusaba humildemente de todos sus pecados,
pero temo en ti al fariseo que se jactaba orgullosamente de sus méritos. No te digo: sé como aquélla de
quien se dijo: se le han perdonado muchos pecados porque amo mucho, pero temo que ames poco
porque juzgas que se te ha perdonado poco 4.

La humildad descubre, ademas, que todo lo bueno que hay en nosotros es de Dios, no nuestro,
porque de su plenitud hemos recibido todos 5. El que es humilde de verdad no ignora sus cualidades
personales, pero no las toma como pedestal: son dones que debe poner al servicio de Dios y del projimo.
La humildad, que la Obra exige, es algo muy interior, algo que deriva directamente del coloquio
contemplativo, que mantenemos con el Serior sine intermissione (I Thes. V, 17). Es el hondo
sentimiento de que Dios Nuestro Padre es quien hace todas las cosas, con estos pobres instrumentos
que somos cada uno de nosotros -servi inutiles sumus (Luc. XVII, 10)-, que juega con cada uno de
nosotros como con unos nifios: ludens in orbe terrarum et deliciae meae esse cum filiis hominum
(Prov. VIII, 31) 6.

Y si el conocimiento de la propia miseria lleva a pedir perdon a Dios, saber que los dones
recibidos exigen entrega mueve al agradecimiento y a la responsabilidad, porque muestra lo mucho que
nos ama el Sefor. Continuamente -decia San Pablo- estoy dando gracias a Dios por vosotros, por la
gracia de Dios que se os ha dado en Jesucristo, porque en El habéis sido enriquecidos con toda suerte
de bienes 7. La humildad nos da compuncién, dolor de amor; y la humildad nos vuelve también
agradecidos, enciende el amor porque nos hace sentirnos amados.

COMPRENSION CON LOS DEMAS

Abierto por la humildad el camino del amor de Dios, el amor también llegara hasta el projimo.
Ante los defectos de los demas -a veces patentes- la humildad no se escandaliza, de nada se extrafia,
todo lo comprende. No hay pecado -escribe San Agustin- ni crimen cometido por otro hombre, que yo
no sea capaz de cometer por razon de mi fragili-

(4) San Agustin, De sancta virg. 37,

(5) loann. 1, 16;

(6) Carta Divinus Magister, 6-V-1945, n. 31;
(7N 1ICor. 1,4;

dad; y si aun no lo he cometido es porque Dios, en su misericordia, no lo ha permitido y me ha
preservado en el bien 8.

Pero si en uno mismo la humildad hace ver incluso la falta de rectitud de intencion, en los demas
no sucede asi. Ni siquiera los angeles pueden ver la falta de rectitud de intencidn en otro, con certeza,
porque solo Dios penetra los corazones. Se pueden ver -y comprender- las flaquezas del projimo, pero
hay un muro que impide conocer su intencion. Asi es que el término de comparacion que tenemos -el
propio yo, con malicia en la intencidon incluso- no puede mas que beneficiar a los demas, que resultan
siempre -al menos porque su intencidon no se conoce- probablemente mejores que uno mismo.

La humildad facilita también la accion positiva de la caridad. La recta disposicion hacia el
verdadero bien -hacia Dios- sabe encontrar en los deméas muchas cosas buenas, que son de Dios y de
Dios vienen. Cuando uno atribuye a si mismo las cosas buenas que tiene, y las ama en cuanto son suyas -
asi lo plensa— las cosas de los demds se presentan como algo ajeno, que ni viene de mi, ni me favorece;
no hay razon alguna para amarlas. Si acaso, la hay para envidiarlas, porque el otro tiene lo que a mi me
falta. No podemos creernos el centro, de modo que pensemos que todo debe girar alrededor de
nosotros. Y lo peor es que, si caes en este defecto, cuando te digan que eres soberbio, no te lo creerds;
porque mientras el humilde se cree soberbio, el soberbio se cree humilde.

iQué distinta es la perspectiva del alma humilde! Ama lo bueno, porque viene de Dios; lo de
menos es quien lo tenga. Ama igual la virtud propia y la ajena, pues todo tiene en el Sefior origen
comun; siente la hermandad que supieron vivir los primeros cristianos: nada tenian que no fuese comun
para todos ellos: vendian sus posesiones 'y demas bienes ,y los repartian entre todos 9.



Pero va todavia mas allad la humildad, porque hace que se agradezcan mejor las atenciones, las
delicadezas que tienen con nosotros, y que nos veamos mas obligados a quererles. Por el contrario, al
soberbio todo le parece poco; ni siquiera advierte -cuando no interpreta mal- la misma caridad de sus
hermanos, porque la soberbia puede hacer que la caridad de los demds no nos entre en el corazon, y
nos sintamos solos. Vedlo claro, hijos mios.

(8) San Agustin, Confess. 11, 7;
(9) Act. 11, 44-45;

CONDICION DE GRACIA Y EFICACIA

La humildad atrae también la gracia y el amor de Dios, que perdona y olvida nuestros pecados.
iQué claro estd en la pardbola del publicano! Después de una oracion humilde, aquel hombre volvio a su
casa justificado 10, porque Dios llena de caridad al alma humilde, abierta de par en par a su accion. Se
puede entonar, entonces, en honor del Sefior, aquel himno que brot6 del corazéon de nuestra Madre: Aizo
alarde del poder de su brazo, deshizo las miras del corazon de los soberbios; derribo del solio a los
poderosos y ensalzo a los humildes; colmo de bienes a los menesterosos y a los ricos los despidio sin
nada 11. Por todo eso nos dice el Padre: jqué eficaces seremos, si no perdemos la humildad, si no
perdemos este propio conocimiento!

Suelo poner el ejemplo del polvo que es elevado por el viento hasta formar en lo mds alto una
nube dorada, porque admite los reflejos del sol. De la misma manera, la gracia de Dios nos lleva
altos, y reverbera en nosotros toda esa maravilla de bondad, de sabiduria, de eficacia, de belleza, que
es Dios. Si tu 'y yo nos sabemos polvo y miseria, poquita casa, lo demds lo pondra el Seiior. Es una
consideracion que me llena el alma 12.

La humildad es el presupuesto necesario de la caridad. Sin humildad no hay caridad posible, ni
buena disposicion, ni rectitud para el amor. Si falta humildad, no hay verdadero amor a Dios; no hay mas
que amor propio, al que todo se subordina. Sin humildad, falta la docilidad del alma a la gracia, y sin
gracia no existe verdadero amor, ni a Dios, ni a nosotros, ni a los demas. ; Humildes, humildes! Porque
sabemos que en parte estamos hechos de barro, y conocemos un poquito de nuestra soberbiay de
nuestras miserias... y no lo sabemos todo. ;Que descubramos lo que estorba a nuestra fe y a nuestra
esperanza 'y a nuestro amor. 13

CARIDAD TEOLOGAL

Por la humildad no ponemos el amor donde no esta el verdadero bien; por la caridad, lo ponemos
en Dios, Bien Supremo y unico del que todas las criaturas participan. Luego la caridad es necesaria para
conservar la humildad, igual que para no retroceder la solucidon no es pararse, sino caminar hacia
adelante.

(10) Luc. XVIII, 14;

(11) Luc. 1, 51-53;

(12) Carta Videns eos, 24-111-1931, n. 4;
(13) Ibid., n. 6;

La caridad es una virtud teologal -tiene por objeto directamente a Dios-, y hace amar sub ratione
deitatis: a Dios porque es Dios, plenitud de perfecciones, amabilisimo; y a nosotros y a los demas,
porque participamos de su bondad y su belleza.

Primero, amor al Sefior sobre todas las cosas. A Dios se le ama en Si mismo y por Si mismo, con
pleno desinterés y de manera absoluta, porque absorbe toda capacidad de amor, lo quiere todo. Y el amor
de Dios nos da todo lo que el amor necesita: sacia sin saciar. En ese amor a Dios, absoluto, con olvido y
con desprecio del yo, esta la vida: e/ que ama su alma la perderd, mas el que aborrece su alma en este
mundo, la conserva para la vida eterna 14.

Luego, amor a los demads, que no consiste en someterlos al interés o a la utilidad personal: si me
han hecho, si me han dicho, si me quieren, si me comprenden... Los demas son de Dios y para Dios, y no
he de pretender que me sirvan a mi; lo que importa es que sirvan al Sefior, y se santifiquen y sean



felices. La mayor parte de los que tienen problemas personales, los tienen por el egoismo de pensar en
si mismos. ; Darse, darse, darse! Darse a los demas, servir a los demds por amor de Dios: éste es el
camino.

La caridad verdadera -amor desinteresado- se basa en un fundamento indestructible: Dios, que
esta siempre por encima de simpatias y afinidades; Dios, que esta siempre en cada uno de algiin modo,
puesto que cada hombre -a excepcion de los condenados- o es santo o tiene la posibilidad de serlo.
Querer bien a los demas es querer para ellos el Bien. Quien vea en el pr6éjimo simplemente un escalon
para sus propios intereses, o un servidor de sus caprichos, no puede amarlo; se ama a si mismo. Por eso,
un hombre imbuido de soberbia es incapaz para el apostolado, que es un verdadero modo de querer al
préjimo, porque es acercarle a Dios.

EL ORDEN DEL AMOR

Se ha escrito mucho sobre si debemos amarnos a nosotros mismos mas que a los demas. En la
practica la cuestion no ofrece dificultad ninguna. El Sefior, que tuvo buen cuidado de repetirnos la
necesidad de amar al prdjimo, de amarle como El mismo nos amaba, diciendo incluso que esto, con el
amor de Dios, era todo el resumen de su Ley, no sinti6 en ningin momento la necesidad de recomendar
que nos amaramos a noso-

(14) loann. XI11, 25;

tros mismos, sino mas bien todo lo contrario. En la préctica, tenemos tendencia a amarnos demasiado a
nosotros mismos, y muy poco a los demas. Y es cierto que debemos amarnos, pero con orden, con
rectitud, por la misma razén que motiva el amor al projimo -sub ratione deitatis-, porque somos de Dios
y para Dios. De ahi que debamos querer para nosotros lo que realmente es bueno, la santidad. Y a Dios
-a la santidad- se llega precisamente por el camino de la caridad: por la renuncia, la entrega, el olvido de
si. Nuestro verdadero bien consiste precisamente en vivir para Dios y para los demds. Nos amamos lo
suficiente si procuramos no pensar en nosotros, si procuramos hacer de nuestra vida un verdadero
holocausto de amor a Dios y al préjimo por Dios.

No se puede aplicar el antiguo aforismo -la caridad bien entendida empieza por uno mismo- para
encubrir egoismos, para dar pasaporte teoldgico a una soberbia escondida. Por eso, nuestro Padre ha
querido aclararnos en la practica este problema: éste es el orden de la caridad: Dios, los demds y yo.

Qué hemos de elegir -dice San Agustin- para amarlo con predileccion sino lo mejor que
hallemos? Y éste es Dios. Si en nuestro amor le anteponemos algo o lo igualamos con El, no sabemos
amarnos a nosotros mismos. porque tanto mejor nos ha de ir cuanto mds nos acerquemos a Aquél que
es el mejor de todos 15. Paralelamente, no sabemos tampoco amarnos a nosotros mismos, cuando no
procuramos amar mas a los demas, en Cristo, que es donde formamos una sola cosa, donde los datos del
problema cambian, porque ya no son los demas, sino que son Cristo.

Este es el camino: el que no tiene problemas personales es feliz. Si queréis el secreto para ser
felices: daos, sin esperar que os lo agradezcan.

Por si fuera poco, tan grata es la caridad a los ojos de Dios, que merece las mayores bendiciones
del Sefior, y vienen con ella todas las virtudes, fundamentadas en el cimiento seguro de la humildad.
Darse al servicio de los demas es de tal eficacia, que Dios lo premia con una humildad llena de
alegria.

UNION DE LA HUMILDAD Y DE LA CARIDAD

Humildad, base de la caridad. Caridad, fin de la humildad. Se atraen una a otra, se ayudan
mutuamente, se complementan.

(15) San Agustin, Epist. 155, 4;
En toda falta de caridad anda también oculta una falta de humildad. Cuando es poco el amor a

Dios y a los demads -faltas de piedad, de fraternidad, de celo apostolico-, como el amor no puede quedar
sin objeto, el alma se repliega sobre si misma: aparecen la comodidad v el egoismo calculador, que



buscan en todo compensaciones, que llevan a hacer las cosas solo por la satisfaccion que proporcionan,
que empujan a anteponer la propia excelencia a la de los demas y aun a la de Dios. Si falta el dialogo
con Dios, irremisiblemente aparece el mondlogo, y uno se hace el centro de todos sus pensamientos y
afectos.

Las faltas de humildad van acompafiadas también de falta de caridad. El que se encierra en si
mismo, roba a Dios y a los demds el amor que les debe; cuando busca la propia excelencia, no tiene en
cuenta ni la gloria de Dios ni los talentos del préjimo; lo atropella todo, avasalla, juzga subjetivamente.
Mientras se ocupa de si, deja de ocuparse del Sefior y de las almas: falta a la caridad al menos por
omision. jEres humilde de verdad? ;Eres capaz de mortificar tu amor propio, por caridad? ;Eres
capaz de pasar por esas humillaciones que te pide Dios, en cosas que no tienen importancia, que no
oscurecen la verdad?. Pidele a Nuestro Seinor que te conceda la humildad, porque con los aiios la
soberbia aumenta, si no se corrige a tiempo.

Cuando se trata de mejorar en caridad, hay también que mejorar en humildad. Pensar mas en
Dios y en los demds, y menos en si mismo. Son dos platillos de una balanza: uno sube, cuando baja el
otro. Si nos advierten la necesidad de afinar mas en caridad, hay que hacer también examen de
humildad, bajar la propia valoracion, y fomentar el dolor y la penitencia.

Cuando la humildad y la caridad van de la mano, el alma es sencilla, espontanea, piadosa,
comprensiva, alegre. La caridad no tiene envidia..., no se ensoberbece..., no busca sus propios
intereses..., no piensa mal 16.

Para mejorar en humildad -y siempre tendremos esta necesidad, porque el amor propio no se va
hasta una hora después de haber muerto- hay que procurar crecer en caridad. De ahi que, al mismo
tiempo que se adoptan las medidas convenientes -sobre todo pedir insistentemente al Sefior el propio
conocimiento, que nos lleva como de la mano a la humildad 17-, sea preciso incrementar la piedad,
pensar

(16) I Cor. XIII, 4-5;
(17) Camino, n. 609;

en los demas, servirles, procurar hacerles el camino de Dios més amable, practicar la correccion fraterna,
pedir y mortificarse por ellos; y es necesario también fomentar el ansia de apostolado, meter en todo una
intencidn apostolica. Asi se acaban los problemas personales y las complicaciones del yo: deja de haber
yo, cuando hay Dios y hay demadas.

Tenemos el ejemplo de Nuestra Madre: porque puso los ojos en la humildad de su esclava... 18,
por eso el Sefor la hizo gratia plena 19, llena de gracia, de amor. Porque vio su humildad, Dios -Deus
caritas est 20- hizo de Ella su habitacién y su trono. Que Santa Maria nos alcance, por el poder de su
intercesion, la gracia de una humildad profunda que sustente una ardiente caridad.

(18) Luc. 1, 48;
(19) Ibid., 28;
(20) I loann. 1V, 8.

Volver al indice de Cuadernos 3: Vivir en Cristo

Volver a Libros silenciados v Documentos internos del Opus Dei
Ir a la correspondencia del dia
Ir a la pagina principal




