
 

6. EL FIN DE LA VOCACION
Capítulo 6 de la publicación ’interna’ del Opus Dei: Vivir en Cristo
 
 

Hijos míos, ha dicho nuestro Padre: una preocupación hemos de tener los hijos de Dios en el
Opus Dei, una preocupación exclusiva; y es ésta: ser santos. Y la santidad que en la Obra se nos pide,
trae consigo la preocupación por los demás: por acercarles a Dios, procurando desempeñar con la
máxima rectitud nuestras personales obligaciones profesionales y sociales.

Os tengo que recordar que en la Obra estamos por vocación divina; porque Dios nos ha
llamado. Y nos ha llamado para darnos del todo, sin regateos, para ser santos y para santificar.

 
SANTIDAD PARA EL APOSTOLADO
 

Santificarse santificando. Es éste el fin de nuestra vocación, el fin corporativo de la Obra -
santificarnos y promover la santidad en medio del mundo-, que se convierte también en el único fin
personal de cada uno de nosotros; porque si la santidad se resume en amar a Dios sobre todas las cosas,
el proselitismo -que no es otra cosa sino contribuir a que otras personas le amen también- debe ser
necesaria consecuencia de esa caridad. Pequeño amor es el tuyo si no sientes el celo por la salvación de
todas las almas. -Pobre amor es el tuyo si no tienes ansias de pegar tu locura a otros apóstoles l.

El Señor, de quien es la tierra y cuanto la llena, el orbe de la tierra y cuantos la habitan 2, nos
ha enviado a todas las gentes, de todas

 
(1) Camino, n. 796;
(2) Ps. XXIII, 1;
 

.las clases sociales, para recordarles la invitación divina a la santidad. Todas las cosas son vuestras..., el
mundo, la vida, la muerte, lo presente, lo futuro; todo es vuestro; pero vosotros sois de Cristo 3. No hay
nada que quede fuera de nuestra misión; una misión que se reduce a ganar almas para Cristo, como
Cristo nos ha ganado a nosotros.

El proselitismo no puede ser nunca un fin sobre añadido a nuestra vocación, como nuestra
llamada no añade propiamente un nuevo fin al que ya tenemos como cristianos, sino que lo determina,
indicando el camino preciso para llegar a Dios más fácil y seguramente. Así, el proselitismo en la Obra
es precisamente el camino, el cauce que tenemos para llegar a la santidad. Por eso, en el Opus Dei no
puede entenderse una santidad que no sea proselitista, como no se puede comprender un proselitismo
que no sea expresión de vida interior, de la preocupación de santificarse. Este es, pues, nuestro único fin:
santificarte tú para santificar. No es egoísmo tu santidad. Recibes las aguas de Dios, y es verdad que
tienes que llenarte de esas aguas, pero después -generosamente- viertes de la abundancia de tu
corazón en todos los corazones que viven en la tierra.

Si el proselitismo no es solamente una condición de santidad, sino un auténtico fin, se comprende
que nadie pueda ser dispensado de hacerlo, bajo ninguna circunstancia, ni siquiera los enfermos, porque
sería tanto como dispensarle de ser santo. En aquello que se busca como fin no se usa ninguna medida 4.
Querer limitar el fin es no quererlo de verdad como tal fin; sólo los medios, que reciben su razón de ser,
su bondad, del fin, se quieren en la medida en que sean necesarios.

El Opus Dei promueve muchas obras apostólicas en el mundo, y cada día habrá más: depende
de las circunstancias del país-, de las circunstancias de los tiempos, de las circunstancias de las
almas, de la conveniencia de los apostolados. Yo tuve que señalar algunas, por ser ésta una praxis
habitual en la Iglesia. Pero no son fin: una Residencia, una Escuela-Hogar, una Universidad... ¿Eso
son fines? No. Del mismo modo que la pala y la azada no son fin del campesino, sino medios para
labrar la tierra, así nosotros empleamos todas esas obras apostólicas, que son medios.

¿Y cuál es el fin? Pues la santificación personal y el empeño por lograr que el mayor número
posible de almas conozcan y traten
 
(3) I Cor. III, 22-23;



(4) Santo Tomás, Super Rom. lect. XIII, 1;
 
a Cristo, y, si El los llama, se entreguen a Dios en el Opus Dei, para el servicio de la Iglesia.

Es decir, santidad proselitista y proselitismo que nos santifica: dos aspectos de un mismo y único
objetivo. Uno es la medida y la razón del otro: el afán de ganar almas es la mejor señal de plena
correspondencia a la llamada divina. Solamente si buscamos vocaciones alcanzaremos la santidad; 
únicamente si somos proselitistas viviremos completamente nuestra vocación, seremos Opus Dei.

 
EL PELIGRO DE LA TIBIEZA

 
Si eres frío e indolente, y no miras más que a ti mismo y con esto vives contento, y llegas a

hablar así en tu corazón: ¿qué tengo yo que ver con los demás? Tengo ya bastante con mi alma, ¡ojalá
la conserve íntegra para Dios! ¡Vamos!, ¿no te viene a la memoria aquel siervo que escondió el talento
y no quiso negociar con él? ¿Se le condenó acaso por haberlo perdido, o no fue porque no quiso
negociar con él? Pensadlo, pues, hermanos míos, de modo que no os deje reposar 5.

Todos queremos hacer proselitismo. ¿Quién no se alegra con las nuevas vocaciones? ¿Quién no
tiene hambre de perpetuar su apostolado? 6. Solo quien estuviera a disgusto, aquél a quien pesase -por
falta de amor- la llamada divina, no sentiría el deseo de traer otras personas para que compartan lo que él
ya tiene. Sólo cuando no vemos algo como un bien, es imposible deseárselo a quienes queremos. La falta
de vida interior -amor a Dios y a las almas por Dios: amor operativo y eficaz, con obras- tendría siempre
el resultado de no valorar como un tesoro la propia vocación y, al mismo tiempo, de no querer
sobrenaturalmente a los demás.

Por eso, cuando una persona no tiene celo proselitista, es que no le late el corazón, que ha
muerto. Se le pueden aplicar aquellas palabras de la Escritura: iam foetet, quatriduanus est enim
(Ioann. XI, 39)- hiede, está muerto desde hace días. Esas almas, aunque estuviesen en Casa, estarían
muertas, podridas, iam foetent. Y yo, dice el Padre, con cadáveres no voy a ningún lado; los cadáveres
los entierro. Sin proselitismo no es posible perseverar, porque no es posible perseverar sin amor, sin vida
interior, sin sentido sobrenatural.

Podría ocurrir sin embargo que, en determinadas circunstancias,
 
(5) San Agustín, In Ioann. Ev. tract. 10, 9;
(6) Camino, n. 809;
 

a alguien se le trastornase el orden de valores, y otra cosa de indudable importancia -la profesión, un
trabajo cualquiera...-, pero que es un simple medio, se le presentara como una especie de fin personal; al
margen de ese fin de toda la Obra -santificarse santificando y santificar santificándose- que debe
absorber nuestras ilusiones y esfuerzos. ¡Cuántas amarguras, para quien ha perdido ese punto de mira!
Después de bregar duramente, al final caerá en la cuenta de lo infructuoso de sus trabajos. ¿De qué le
sirvió afilar el anzuelo de su profesión y prepararlo con el cebo de un prestigio, si todo se quedó en eso,
si no supo o no quiso echarlo al agua y esperar pacientemente, durante horas, a que vinieran las almas?
Todos sus esfuerzos habrán sido vanos: estuvo perdiendo el tiempo.

Cuando se ha pasado por unas circunstancias como ésas, y finalmente, por la misericordia de
Dios se abren los ojos a la realidad, es lógico llenarse de arrepentimiento. Únicamente en el renovado
amor al único fin, que es el de toda la Obra, se podrá recobrar la felicidad perdida: aunque se tengan
temporadas de ceguera, aun en medio de la contradicción más dura, amad la vocación, y allá en el
fondo encontraréis el amor que buscáis, ese afán proselitista.

Puede ocurrir, otras veces, que alguno vea con claridad meridiana su fin, que se dé perfecta
cuenta de la necesidad de hacer proselitismo, pero que no ponga los medios para salvar los obstáculos:
respetos humanos, dificultades objetivas, timidez... Se quiere y no se quiere. Se ve que sí, que sería
bueno conseguir vocaciones, pero apenas se hace esfuerzo para lograr que el Señor las traiga. Hay que
ponerse en estado de alerta si uno ve que se llena de estos deseos ineficaces; porque es señal de que se
está metiendo por caminos de tibieza. Debe examinar si, allá en el fondo de su alma, ama como un bien
precioso la propia vocación, si no hay motivos más o menos inconscientes que impiden la entrega plena,
total. Es preciso reaccionar enseguida, hablar con sinceridad en la charla, y pedir ayuda al Señor y a la
Virgen, para que de nuevo hagan realidad en su vida las palabras de nuestro Padre: ese afán de
proselitismo que te come las entrañas es señal cierta de tu entregamiento 7.



 
PONER LOS MEDIOS
 

La realidad de nuestros deseos de santidad debe traducirse en
 
(7) Camino, n. 819

 
hechos y, tal como se nos pregunta en el Círculo, en hechos de proselitismo. Nuestro fin es procurar
que haya en medio del mundo muchas almas dedicadas al servicio de Dios. Es hora de hacer el
recuento. ¿Cuántas vocaciones has traído tú?

El Señor no escatima su gracia; pero quiere también que pongamos todos los medios para que
lleguen muchas vocaciones. ¿Y cuáles son esos medios? Los que tenemos, eficacísimos, en el Opus Dei:
la obra de San Rafael, la obra de San Gabriel, y la labor de la Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz, que
tiene manifestaciones análogas a las otras dos obras.

Además de esos medios corporativos, y canalizado en ellos, está el apostolado personal, que es la
base, el motor de todo lo demás; un apostolado personal que se apoya en tres pilares: primero, oración;
después, expiación; en tercer lugar, muy en «tercer lugar», acción 8.

La oración es el medio más eficaz de proselitismo 9. Nuestra vocación es de almas
contemplativas; por eso, para obtener vocaciones, lo primero que hacemos es pedírselo al Señor, con
constancia, insistiendo sin desánimo, sabiendo que nuestras medidas de tiempo son poca cosa ante la
eternidad de Dios.

Después, porque la oración se avalora con el sacrificio 10, debemos ofrecer muchas pequeñas
mortificaciones. Así el Señor escuchará nuestra petición, y moverá a las almas a entregarse. Si por ellos
rezas, te sacrificas, cumples un plan de vida, haces bien el trabajo ordinario, el detalle pequeño de
una sonrisa..., cumples el fin del Opus Dei. Así la gracia de Dios llegará hasta los últimos rincones;
porque eres portador de Cristo, y lo debes llevar en tu corazón, en tu mente, en tu palabra y en tu
ejemplo.

Hijos míos, el proselitismo es un deber. Y hay que decir en la Charla fraterna: he hecho esto,
he pensado lo otro, he rezado tanto, me he mortificado, he preparado esta visita. Y si tu hermano no te
lo pregunta, debes decirlo lo mismo.

Con toda esta labor preparatoria de la oración y de las mortificaciones pequeñas, la acción será,
como nos enseña el Padre, la parte más fácil, porque será la manifestación externa de la vida interior de
cada uno. Conocéis -escribe San Agustín- lo que cada uno de voso-

 
(8) Camino, n. 82;
(9) Camino, n. 800;
(10) Camino, n. 81;
 

tros tiene que hacer en su casa con el amigo, el vecino, con su dependiente, con el superior, con el
inferior. Conocéis también de qué modo da Dios ocasión, de qué manera abre la puerta con su palabra.
No queráis, pues, vivir tranquilos hasta ganarlos para Cristo, porque vosotros habéis sido ganados por
Cristo 11 .

¿Veis cómo hay en los hombres todos -también en ti y en mí- como un prejuicio psíquico, una
especie de psicosis profesional? Cuando un médico ve por la calle a otra persona que pasa, sin darse
cuenta piensa: esa persona anda mal del hígado. Y si la ve un sastre, comenta: ¡qué mal vestido, o
qué bien, qué buen corte! Y el zapatero se fija en los zapatos... Y tú y yo, hijos de Dios, por su amor,
dedicados a servirle en el mundo, amando a todas las criaturas, cuando vemos a las gentes tenemos
que decir: un alma, un alma que hay que ayudar, un alma que hay que comprender, un alma con la
cual hay que convivir, un alma que hay que salvar.

Acción, apostolado personal: ver siempre almas a las que el Señor quizá reserve una llamada de
predilección; buscar a esas personas, y tratarlas, con paciencia, con caridad, siguiendo los consejos que
nos den en la Charla, para que nuestro trabajo no sea vano, sino una parte eficaz, orgánicamente
injertada en la labor de toda la Obra. Por eso, -el apostolado personal se dirige en primer lugar a encajar
a nuestros amigos lo antes posible en la obra de San Rafael o en la de San Gabriel; porque sabemos,
además, que es el medio más seguro para que el Señor les dé la gracia de la vocación.



además, que es el medio más seguro para que el Señor les dé la gracia de la vocación.
 
Hemos de meditar muchas veces esta realidad de nuestra entrega, para que se fije en lo más

hondo de nuestro ser: proselitismo, conseguir vocaciones. ¡Qué luces, qué energías nuevas sacaremos de
esta consideración! No se trata de hacer un apostolado propio, sino el de la Obra, que no es una empresa
humana, sino una gran empresa sobrenatural 12, en la que el Señor ha derramado abundantemente su
gracia. El afán de ganar para Dios muchas otras almas tiene que comernos las entrañas. Hay que vibrar,
porque el Señor no nos negará su ayuda, sobre todo si sabemos emplearnos abnegadamente en las
labores de San Rafael y San Gabriel, y de la Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz, para am-

 
(11) San Agustín, In Ioann. Ev. tract. 10. 9;
(12) Instrucción. 19-III-1934. n. 1;

 
pliar la base, para desarrollarlas bien, para hacerlas más y más eficaces. De ahí, nos dice nuestro Padre,
deben salir muchas vocaciones y, si no salen, será por nuestra culpa, porque no hacemos las cosas como
están mandadas; porque no las hacemos con alegría y de una manera orgánica, de una manera constante,
de una manera santificada.

Alegría, obediencia, constancia, entrega. ¡Estos son los medios que debemos poner siempre: una
vida de oración, una vida de sacrificio, un cumplimiento del deber en el trabajo profesional y social!
¡Qué maravillosa base para obtener vocaciones! Es cierto que alguna vez no seremos nosotros quienes
recojamos los frutos de nuestros esfuerzos -vosotros vais a segar lo que no labrasteis 13-, pero eso no es
lo corriente; el Señor premia con largueza y directamente: quien hace proselitismo consigue
vocaciones; quien hace poco proselitismo, consigue pocas vocaciones; quien hace mucho
proselitismo, consigue muchas vocaciones.

Nuestra Madre Santa María, Reina de los Apóstoles, nos ayudará a ser muy proselitistas, para
poder ser muy santos.

 
(13) Ioann. IV, 38.
 
 

Volver al índice de Cuadernos 3: Vivir en Cristo
Volver a Libros silenciados y Documentos internos del Opus Dei

Ir a la correspondencia del día
Ir a la página principal

 
 
 


