6. EL FIN DE LA VOCACION

Capitulo 6 de Ila publicacién ’interna’ del Opus Dei: Vivir en Cristo

Hijos mios, ha dicho nuestro Padre: una preocupacion hemos de tener los hijos de Dios en el
Opus Dei, una preocupacion exclusiva; y es ésta: ser santos. Y la santidad que en la Obra se nos pide,
trae consigo la preocupacion por los demds: por acercarles a Dios, procurando desempefiar con la
maxima rectitud nuestras personales obligaciones profesionales y sociales.

Os tengo que recordar que en la Obra estamos por vocacion divina; porque Dios nos ha
llamado. Y nos ha llamado para darnos del todo, sin regateos, para ser santos 'y para santificar.

SANTIDAD PARA EL APOSTOLADO

Santificarse santificando. Es éste el fin de nuestra vocacion, el fin corporativo de la Obra -
santificarnos y promover la santidad en medio del mundo-, que se convierte también en el unico fin
personal de cada uno de nosotros; porque si la santidad se resume en amar a Dios sobre todas las cosas,
el prosehtlsmo -que no es otra cosa sino contribuir a que otras personas le amen también- debe ser
necesaria consecuencia de esa caridad. Pequeno amor es el tuyo si no sientes el celo por la salvacion de
todas las almas. -Pobre amor es el tuyo si no tienes ansias de pegar tu locura a otros apdostoles 1.

El Sefor, de quien es la tierra y cuanto la llena, el orbe de la tierra y cuantos la habitan 2, nos
ha enviado a todas las gentes, de todas

(1) Camino, n. 796;
(2) Ps. XXIII, 1;

Jas clases sociales, para recordarles la invitacion divina a la santidad. Todas las cosas son vuestras..., el
mundo, la vida, la muerte, lo presente, lo futuro, todo es vuestro; pero vosotros sois de Cristo 3. No hay
nada que quede fuera de nuestra mision; una mision que se reduce a ganar almas para Cristo, como
Cristo nos ha ganado a nosotros.

El proselitismo no puede ser nunca un fin sobre afiadido a nuestra vocacion, como nuestra
llamada no afiade propiamente un nuevo fin al que ya tenemos como cristianos, sino que lo determina,
indicando el camino preciso para llegar a Dios mas facil y seguramente. Asi, el proselitismo en la Obra
es precisamente el camino, el cauce que tenemos para llegar a la santidad. Por eso, en el Opus Dei no
puede entenderse una santidad que no sea proselitista, como no se puede comprender un proselitismo
que no sea expresion de vida interior, de la preocupacion de santificarse. Este es, pues, nuestro tnico fin:
santificarte tu para santificar. No es egoismo tu santidad. Recibes las aguas de Dios, y es verdad que
tienes que llenarte de esas aguas, pero después -generosamente- viertes de la abundancia de tu
corazon en todos los corazones que viven en la tierra.

Si el proselitismo no es solamente una condicion de santidad, sino un auténtico fin, se comprende
que nadie pueda ser dispensado de hacerlo, bajo ninguna circunstancia, ni siquiera los enfermos, porque
seria tanto como dispensarle de ser santo. En aquello que se busca como fin no se usa ninguna medida 4.
Querer limitar el fin es no quererlo de verdad como tal fin; s6lo los medios, que reciben su razon de ser,
su bondad, del fin, se quieren en la medida en que sean necesarios.

El Opus Dei promueve muchas obras apostolicas en el mundo, y cada dia habra mas: depende
de las circunstancias del pais-, de las circunstancias de los tiempos, de las circunstancias de las
almas, de la conveniencia de los apostolados. Yo tuve que sefialar algunas, por ser ésta una praxis
habitual en la Iglesia. Pero no son fin: una Residencia, una Escuela-Hogar, una Universidad... ;Eso
son fines? No. Del mismo modo que la pala'y la azada no son fin del campesino, sino medios para
labrar la tierra, asi nosotros empleamos todas esas obras apostélicas, que son medios.

JY cudl es el fin? Pues la santificacion personal y el empeiio por lograr que el mayor niumero
posible de almas conozcan y traten

(3) I Cor. 11, 22-23;



(4) Santo Tomas, Super Rom. lect. XIII, 1;

a Cristo, y, si El los llama, se entreguen a Dios en el Opus Dei, para el servicio de la Iglesia.

Es decir, santidad proselitista y proselitismo que nos santifica: dos aspectos de un mismo y Unico
objetivo. Uno es la medida y la razon del otro: el afdn de ganar almas es la mejor sefial de plena
correspondencia a la llamada divina. Solamente si buscamos vocaciones alcanzaremos la santidad;
unicamente si somos proselitistas viviremos completamente nuestra vocacion, seremos Opus Dei.

EL PELIGRO DE LA TIBIEZA

Si eres frio e indolente, y no miras mas que a ti mismoy con esto vives contento, y llegas a
hablar asi en tu corazon: ;jqué tengo yo que ver con los demas? Tengo ya bastante con mi alma, jojald
la conserve integra para Dios! [Vamos!, ;no te viene a la memoria aquel siervo que escondio el talento
y no quiso negociar con él? ;Se le condeno acaso por haberlo perdido, o no fue porque no quiso
negociar con él? Pensadlo, pues, hermanos mios, de modo que no os deje reposar 5.

Todos queremos hacer proselitismo. ;Quién no se alegra con las nuevas vocaciones? ;Quién no
tiene hambre de perpetuar su apostolado? 6. Solo quien estuviera a disgusto, aquél a quien pesase -por
falta de amor- la llamada divina, no sentiria el deseo de traer otras personas para que compartan lo que ¢l
ya tiene. Solo cuando no vemos algo como un bien, es imposible desearselo a quienes queremos. La falta
de vida interior -amor a Dios y a las almas por Dios: amor operativo y eficaz, con obras- tendria siempre
el resultado de no valorar como un tesoro la propia vocaciény, al mismo tiempo, de no querer
sobrenaturalmente a los demas.

Por eso, cuando una persona no tiene celo proselitista, es que no le late el corazon, que ha
muerto. Se le pueden aplicar aquellas palabras de la Escritura: iam foetet, quatriduanus est enim
(Ioann. X1, 39)- hiede, esta muerto desde hace dias. Esas almas, aunque estuviesen en Casa, estarian
muertas, podridas, iam foetent. Y yo, dice el Padre, con caddveres no voy a ningun lado; los caddveres
los entierro. Sin proselitismo no es posible perseverar, porque no es posible perseverar sin amor, sin vida
interior, sin sentido sobrenatural.

Podria ocurrir sin embargo que, en determinadas circunstancias,

(5) San Agustin, In loann. Ev. tract. 10, 9;
(6) Camino, n. 809;

a alguien se le trastornase el orden de valores, y otra cosa de indudable importancia -la profesion, un
trabajo cualquiera...-, pero que es un simple medio, se le presentara como una especie de fin personal; al
margen de ese fin de toda la Obra -santificarse santificando y santificar santificandose- que debe
absorber nuestras ilusiones y esfuerzos. jCuédntas amarguras, para quien ha perdido ese punto de mira!
Después de bregar duramente, al final caera en la cuenta de lo infructuoso de sus trabajos. ;De qué le
sirvi6 afilar el anzuelo de su profesion y prepararlo con el cebo de un prestigio, si todo se quedd en eso,
si no supo o no quiso echarlo al agua y esperar pacientemente, durante horas, a que vinieran las almas?
Todos sus esfuerzos habran sido vanos: estuvo perdiendo el tiempo.

Cuando se ha pasado por unas circunstancias como ésas, y finalmente, por la misericordia de
Dios se abren los ojos a la realidad, es logico llenarse de arrepentimiento. Unicamente en el renovado
amor al Unico fin, que es el de toda la Obra, se podra recobrar la felicidad perdida: aunque se tengan
temporadas de ceguera, aun en medio de la contradiccion mas dura, amad la vocacion, y alla en el
fondo encontraréis el amor que buscdis, ese afdan proselitista.

Puede ocurrir, otras veces, que alguno vea con claridad meridiana su fin, que se dé perfecta
cuenta de la necesidad de hacer proselitismo, pero que no ponga los medios para salvar los obstaculos:
respetos humanos, dificultades objetivas, timidez... Se quiere y no se quiere. Se ve que si, que seria
bueno conseguir vocaciones, pero apenas se hace esfuerzo para lograr que el Sefor las traiga. Hay que
ponerse en estado de alerta si uno ve que se llena de estos deseos ineficaces; porque es senal de que se
esta metiendo por caminos de tibieza. Debe examinar si, alld en el fondo de su alma, ama como un bien
precioso la propia vocacion, si no hay motivos mas o menos inconscientes que impiden la entrega plena,
total. Es preciso reaccionar enseguida, hablar con sinceridad en la charla, y pedir ayuda al Sefior y a la
Virgen, para que de nuevo hagan realidad en su vida las palabras de nuestro Padre: ese afin de
proselitismo que te come las entrafias es sefial cierta de tu entregamiento 7.



PONER LOS MEDIOS
La realidad de nuestros deseos de santidad debe traducirse en
(7) Camino, n. 819

hechos y, tal como se nos pregunta en el Circulo, en hechos de proselitismo. Nuestro fin es procurar
que haya en medio del mundo muchas almas dedicadas al servicio de Dios. Es hora de hacer el
recuento. ;Cudntas vocaciones has traido tu?

El Sefior no escatima su gracia; pero quiere también que pongamos todos los medios para que
lleguen muchas vocaciones. /Y cudles son esos medios? Los que tenemos, eficacisimos, en el Opus Dei:
la obra de San Rafael, la obra de San Gabriel, y la labor de la Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz, que
tiene manifestaciones analogas a las otras dos obras.

Ademads de esos medios corporativos, y canalizado en ellos, esta el apostolado personal, que es la
base, el motor de todo lo demaés; un apostolado personal que se apoya en tres pilares: primero, oracion;
después, expiacion; en tercer lugar, muy en «tercer lugar», accion 8.

La oracion es el medio mds eficaz de proselitismo 9. Nuestra vocacion es de almas
contemplativas; por eso, para obtener vocaciones, lo primero que hacemos es pedirselo al Sefor, con
constancia, insistiendo sin desdnimo, sabiendo que nuestras medidas de tiempo son poca cosa ante la
eternidad de Dios.

Después, porque la oracion se avalora con el sacrificio 10, debemos ofrecer muchas pequenas
mortificaciones. Asi el Sefior escuchard nuestra peticion, y movera a las almas a entregarse. Si por ellos
rezas, te sacrificas, cumples un plan de vida, haces bien el trabajo ordinario, el detalle pequeiio de
una sonrisa..., cumples el fin del Opus Dei. Asi la gracia de Dios llegara hasta los ultimos rincones;
porque eres portador de Cristo, y lo debes llevar en tu corazon, en tu mente, en tu palabray en tu
ejemplo.

Hijos mios, el proselitismo es un deber. Y hay que decir en la Charla fraterna: he hecho esto,
he pensado lo otro, he rezado tanto, me he mortificado, he preparado esta visita. Y si tu hermano no te
lo pregunta, debes decirlo lo mismo.

Con toda esta labor preparatoria de la oracidon y de las mortificaciones pequeiias, la accion serd,
como nos ensena el Padre, la parte mas facil, porque sera la manifestacion externa de la vida interior de
cada uno. Conocéis -escribe San Agustin- /o que cada uno de voso-

(8) Camino, n. 82;
(9) Camino, n. 800;
(10) Camino, n. 81;

tros tiene que hacer en su casa con el amigo, el vecino, con su dependiente, con el superior, con el
inferior. Conocéis también de qué modo da Dios ocasion, de qué manera abre la puerta con su palabra.
No querdis, pues, vivir tranquilos hasta ganarlos para Cristo, porque vosotros habéis sido ganados por
Cristo 11 .

JVeis como hay en los hombres todos -también en ti y en mi- como un prejuicio psiquico, una
especie de psicosis profesional? Cuando un médico ve por la calle a otra persona que pasa, sin darse
cuenta piensa: esa persona anda mal del higado. Y si la ve un sastre, comenta: ;qué mal vestido, o
qué bien, qué buen corte! Y el zapatero se fija en los zapatos... Y tu 'y yo, hijos de Dios, por su amor,
dedicados a servirle en el mundo, amando a todas las criaturas, cuando vemos a las gentes tenemos
que decir: un alma, un alma que hay que ayudar, un alma que hay que comprender, un alma con la
cual hay que convivir, un alma que hay que salvar.

Accidn, apostolado personal: ver siempre almas a las que el Sefior quiza reserve una llamada de
predileccion; buscar a esas personas, y tratarlas, con paciencia, con caridad, siguiendo los consejos que
nos den en la Charla, para que nuestro trabajo no sea vano, sino una parte eficaz, organicamente
injertada en la labor de toda la Obra. Por eso, -el apostolado personal se dirige en primer lugar a encajar
a nuestros amigos lo antes posible en la obra de San Rafael o en la de San Gabriel; porque sabemos,
ademas, que es el medio mas seguro para que el Senor les dé la gracia de la vocacion.



Hemos de meditar muchas veces esta realidad de nuestra entrega, para que se fije en lo mas
hondo de nuestro ser: proselitismo, conseguir vocaciones. jQué luces, qué energias nuevas sacaremos de
esta consideracion! No se trata de hacer un apostolado propio, sino el de la Obra, que no es una empresa
humana, sino una gran empresa sobrenatural 12, en la que el Sefior ha derramado abundantemente su
gracia. El afdn de ganar para Dios muchas otras almas tiene que comernos las entrafias. Hay que vibrar,
porque el Sefior no nos negard su ayuda, sobre todo si sabemos emplearnos abnegadamente en las
labores de San Rafael y San Gabriel, y de la Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz, para am-

(11) San Agustin, In loann. Ev. tract. 10. 9;
(12) Instruccion. 19-111-1934. n. 1;

pliar la base, para desarrollarlas bien, para hacerlas mas y mas eficaces. De ahi, nos dice nuestro Padre,
deben salir muchas vocaciones y, si no salen, serd por nuestra culpa, porque no hacemos las cosas como
estan mandadas; porque no las hacemos con alegria y de una manera orgénica, de una manera constante,
de una manera santificada.

Alegria, obediencia, constancia, entrega. ;Estos son los medios que debemos poner siempre: una
vida de oracion, una vida de sacrificio, un cumplimiento del deber en el trabajo profesional y social!
iQué maravillosa base para obtener vocaciones! Es cierto que alguna vez no seremos nosotros quienes
recojamos los frutos de nuestros esfuerzos -vosotros vais a segar lo que no labrasteis 13-, pero €so no es
lo corriente; el Sefor premia con largueza y directamente: quien hace proselitismo consigue
vocaciones; quien hace poco proselitismo, consigue pocas vocaciones; quien hace mucho
proselitismo, consigue muchas vocaciones.

Nuestra Madre Santa Maria, Reina de los Apdstoles, nos ayudard a ser muy proselitistas, para
poder ser muy santos.

(13) loann. 1V, 38.

Volver al indice de Cuadernos 3: Vivir en Cristo

Volver a Libros silenciados y Documentos internos del Opus Dei
Ir a la correspondencia del dia
Ir a la pagina principal




