8. TRABAJO DE DIOS

Capitulo 8 de la publicacion ’interna’ del Opus Dei: Vivir en Cristo

Grandiosas y admirables son tus obras, Sernor, Dios omnipotente: justos 'y verdaderos tus
caminos 1. El Sefior, al inspirar su Obra para promover la santidad entre los cristianos que viven en
medio del mundo, dedicados a una actividad terrena, le ha dado un espiritu y unos medios ascéticos y
apostolicos propios, especificos, adecuados al fin que habia de perseguir: todos, en el Opus Dei, hemos
de buscar la santidad dentro del propio estado, en el ejercicio de una profesion u oficio. Por eso,
caracteristica peculiar de la espiritualidad propia del Opus Dei es que cada uno ha de santificar su
profesion -su trabajo ordinario-, ha de santificarse en su profesiony ha de santificar con su
profesion. Y ésa es la entraiia de la Obra, hijos mios. A la vuelta de dos mil afios, hemos recordado a
la humanidad entera que el hombre ha sido creado para trabajar: horno nascitur ad laborern, et avis
ad volatum (Iob V, 7); el ave nace para volar, y el hombre para trabajar.

SANTIFICAR LA PROFESION

Al narrar la creacidon del mundo, la Escritura se complace en mostrarnos el agrado del Sefior por
la obra de sus manos: y vio Dios ser muy bueno cuanto habia hecho 2. Pero el Sefior quiso hacer
participe de su poder a una criatura, y cred al hombre, y le puso en el jardin del Edén para que lo
cultivase y guardase 3. Con su trabajo, el hombre debia llevar a su perfeccion terrena las criaturas, para
gloria y alabanza

(1) Apoc. XV, 3;
(2) Genes. 1, 31;
(3) Genes. 11, 15;

del Dios que las habia creado. Y si, por el pecado, el primer hombre alterd este orden, Cristo, con su
nacimiento, vida, muerte y resurreccion, lo restablecié encomendando a sus discipulos, los cristianos, la
mision de, por El 'y con El 'y en El 4, encaminar a Dios todas las criaturas.

Todas las cosas de la tierra, también las criaturas materiales, también las actividades terrenas 'y
temporales de los hombres, han de ser llevadas a Dios -y ahora, después del pecado, redimidas,
reconciliadas-, cada una segun su propia naturaleza, segun el fin inmediato que Dios le ha dado, pero
sabiendo ver su ultimo destino sobrenatural en Jesucristo: porque quiso el Padre poner en El la
plenitud de todo ser y reconciliar la paz entre el cielo y la tierra, por medio de la sangre que
derramé en la Cruz (Colos. 1, 19-20). Hemos de poner a Cristo en la cumbre de todas las actividades
humanas. Y parte principal de esa tarea es la santificacion del trabajo ordinario; algo que a muchos
parecia irrealizable y que la Obra, con el ejemplo y la doctri na, muestra como un ideal al alcance
de todos.

Cualquier profesion, cualquier tarea humana -desde la que realiza un estadista a la que ejerce un
ama de casa- puede ser santificada, llevada a Dios: basta que sea honrada, y por lo tanto que sea
ordenable y realmente se ordene a la gloria de Dios. Pero para poder ofrecer a Dios un obsequio
agradable, ademdas de la necesaria rectitud de intencidon -Deo omnis gloria!-, se requiere que sea una
obra bien hecha, acabada, perfecta en la medida de la propia capacidad: no ofreceréis nada defectuoso,
pues no seria acepto 5. El trabajo tiene en si mismo un valor moral que hay que realizar. Por eso ha
recordado el Padre tantas veces que parte esencial de esa obra -la santificacion del trabajo ordinario-
que Dios nos ha encomendado, es la buena realizacion del trabajo mismo, la perfeccion también
humana, el buen cumplimiento de las obligaciones profesionales 'y sociales.

SANTIFICARSE EN LA PROFESION



La competencia profesional, la perfeccion humana del trabajo, con todas sus consecuencias -de
estudio, de préactica...-, es solo el inicio, la condicion indispensable, sine qua non. La santificacion de la
labor ordinaria supone, ademas del ejercicio de las virtudes humanas, la aplicacion de virtudes
sobrenaturales, infusas: fe, esperanza y caridad,

(4) Ordo Missae;
(5) Levit. XXI1, 20

fortaleza y templanza, justicia y prudencia. Por eso, el trabajo ordinario debe llevar también a la
santificacion del que lo ejerce.

Un trabajo que no santifica es un trabajo no santificado. Por el contrario, una persona que se
dedica a una actividad temporal, buscando unicamente la gloria de Dios, no s6lo consigue que su trabajo
no sea obstaculo para vivir en presencia del Sefior, sino que lo convierte en un medio para alcanzar la
contemplacion: cuando de dos cosas, una es la razon de la otra, la ocupacion del alma en una no impide
ni disminuye la ocupacion en otra... Como Dios es tenido por los Santos como la razon de todo lo que
hacen y conocen, su ocupacion en sentir las cosas sensibles, o en contemplarlas o en hacer algo, en
nada impide la contemplacion divina 6. El trabajo, cualquiera que sea, puede convertirse en verdadera
oracion. Por eso no podemos decir que un hombre que viva el espiritu del Opus Dei es activo o
contemplativo; porque la accion es contemplacion y la contemplacion es accion, en unidad de vida.

No es facil, sin embargo lograr esa rectitud que hace del trabajo medio de contemplaci(')n
Precisamente a esto se encamina el esplrltu y la ascética que el Opus Dei ofrece a todos, sin distincion de
raza, lengua o cultura. Pues, para vivir esa presencia de Dios en el ejercicio de la profes10n se necesita
la ayuda de la gracia d1V1na y el esfuerzo personal por hacer que cada accidn sea efectivamente recta,
virtuosa, que en su realizacidon no nos busquemos a nosotros mismos, sino que nos mueva unica y
exclusivamente la gloria de Dios. De ahi esas industrias humanas y esas practicas de piedad -jaculatorias,
actos de amor y desagravio...- que en la Obra se recomiendan, para que cuncta nostra oratio et operatio
a te semper incipiat, et per te coepta finiatur 7 -nuestras acciones empiecen y acaben siempre en Dios.

Ademas de la rectitud de intencion, santificar el trabajo ordinario supone un constante ejercicio
de virtudes, que templan el alma, la purifican y la aproximan a Dios. La fe en que ese trabajo, tan
minusculo y en apariencia poco importante, es querido por Dios como instrumento de corredencion, y
muy agradable a sus ojos. La caridad: trabajar s6lo por amor a Dios y a los hombres por Dios. La
esperanza -la maravillosa realidad de la Obra es ya una prenda- de alcanzar la santidad propia y la de los
demas.

La justicia, cumpliendo nuestros deberes profesionales, familiares

(6) Santo Tomas, In IV sent., d. 44, q. 2, a. 1, sol. 3 ad 4;
(7) Preces de la Obra;

y sociales. La templanza y la humildad: cuanto con mayor rectitud se trabaja, tanto mas humilde se hace
el alma, y aprovecha en la humildad 8, porque no se busca el aplauso, la satisfaccion personal, sino el
cumplimiento de la voluntad de Dios: trabajar por tres mil y hacer el ruido de tres. La prudencia, para
considerar en cada momento lo que hay que hacer y como conviene hacerlo. La fortaleza para no
abandonar el trabajo comenzado, para perseverar hasta poner la ultima piedra; para superar las
incomodidades, la posible falta de medios. Todas las virtudes, en fin, encuentran en la labor profesional
ocasion y motivo para ejercitarse y vivirse, de un modo natural, sencillo, sin cosas raras: siendo hombres
del mundo, sin ser mundanos.

SANTIFICAR CON LA PROFESION

Si la profesion es medio de santidad para el que la ejerce, es también medio de santificacion para
todos los cristianos, pues somos el cuerpo de Cristo y miembros unidos a otros miembros 9. Cuando un
alma se santifica, todos los demas fieles participan, por la realidad del misterio del Cuerpo Mistico, de
sus bienes espirituales. Pero, ademas, el trabajo en si mismo puede tener una funcion directamente
apostdlica, que en nada destruye su naturaleza ni su funcidn propia, sino que al contrario, le da su pleno
sentido. Este es el tercer aspecto del mensaje que el Sefior ha querido difundir en el mundo a través de



su Obra.

En primer lugar, todo trabajo constituye una aportacion al bien de los demads, una ayuda mas o
menos importante para la sociedad. Y esta contribucion al bien comun temporal, secular, ya es un paso
para acercar a las almas a Dios. Humanamente el trabajo es fuente de progreso, de civilizacion 'y de
bienestar. Y los cristianos tenemos el deber de construir la ciudad temporal, tanto por un motivo de
caridad con todos los hombres como por la propia perfeccion personal. Pero, ademas, todas las
actividades humanas, en la medida en que son vehiculos de ideas, sirven para dar doctrina; unas mas que
otras. En el ejercicio de la profesion, con naturalidad, sin pretender convertir el trabajo en una céatedra de
moral, se puede dar siempre esa doctrina.

El apostolado personal descansa sobre la base de la amistad. Sin amistad, que se traduzca en el
conocimiento y en la comprension de los problemas de los demas, es muy dificil acertar con la palabra
justa que

(8) San Doroteo, Doctrinae 2, 8;
(9) I Cor. X1, 27;

una persona necesita, llegar al corazon y a la inteligencia, acercar a otros a Dios. Y el trabajo, al ser
ocasion para la amistad, es también ocasion importantisima para el apostolado personal, en esos dos
aspectos que deben ir siempre unidos: el del testimonio y el de la doctrina. Por eso el espiritu de la Obra
insiste en la necesidad de que los cristianos adquieran, de modo noble y limpio, el mayor prestigio
posible entre sus compaiieros de carrera o de trabajo, sea o no intelectual: puesto que este prestigio les
permitird realizar con eficacia el apostolado, por medio de la propia profesion.

IMPORTANCIA DEL TRABAJO PROFESIONAL

Santificar la profesion. Santificarse en la profesion. Santificar con la profesion. Este es el
espiritu de la Obra, que el Padre resume cuando nos dice: Opus Dei es operatio Dei, trabajo de Dios,
trabajo santificante y santificador. Un ideal de santidad que la Obra ha hecho posible en todo el mundo.
Con el comienzo de la Obra en 1928, mi predicacion, ha escrito el Padre, ha sido que la santidad no es
cosa de privilegiados. Hemos venido a decir que pueden ser divinos todos los caminos de la tierra,
todos los estados, todas las profesiones, todas las tareas honestas.

Se comprende, pues, que los que hemos recibido la llamada de Dios a la Obra, tengamos una
obligacion precisa de buscar la santidad en el ejercicio de la profesion, santificandola y santificando con
ella a los demas hombres. Si el Opus Dei es operatio Dei, trabajo de Dios, cada uno de nosotros debe
ser también Opus Dei, trabajo de Dios. La vocacion a la Obra nos lleva a vivir con una dedicacion
personal al servicio del Seiior 'y, por El, al servicio de todas las almas sin exceptuar ninguna, en el
ejercicio de la propia profesion u oficio, en medio del mundo, al que amamos, cada uno en su propio
estado.

El trabajo viene a ser asi como la materia de nuestra santificacion. Es, en primer lugar, un
requisito indispensable para recibir la llamada; cuando menos, se requiere una disposicion para el
trabajo, si no ya un habito estable. De ahi que la laboriosidad es uno de los criterios principales de
seleccion en la labor de proselitismo.

Sin trabajo, no podriamos tampoco vivir nuestra vocacion: porque ni podriamos santificarnos, ni
santificariamos a los demés. Y no basta un trabajo cualquiera, una ocupacion como para pasar el rato;
debe ser una tarea seria, estable, eficaz; en una palabra: profesional, no importa su aparente categoria
humana. Sé constante en tu oficio y vive en él, y envejece en tu profesion 10.

En la Obra nadie puede, por tanto, carecer de una profesion. Cuando alguna vez, por las
necesidades apostolicas de la Obra, alguien tiene que abandonar, casi siempre temporalmente, lo que
hasta entonces ha sido su tarea profesional, para dedicarse a las labores internas de formacion, de
gobierno, o de direccion de las obras apostdlicas, esa labor se convierte inmediatamente en su profesion.
Es, por otra parte, lo mismo que sucede con relativa frecuencia en la vida corriente: circunstancias
econdmicas, familiares, etc., imponen a muchas personas una ocupacion profesional distinta de la que
inicialmente habian elegido. La funcion de gobierno -nos dice el Padre- se convierte en labor
profesional, aunque tengdis que abandonar la medicina, la arquitectura o la labor de investigacion.
Hasta vuestro descanso -cambio de actividad por una temporada-, la enfermedad y la vejez, cuando



llegan, se transforman en labor profesional. Y asi no se interrumpe la busqueda de la santidad, segun
el espiritu de la Obra, que se apoya, como la puerta en el quicio, en el trabajo profesional.

Nuestra vida de piedad -los Sacramentos, nuestras Normas y Costumbres- es la tradicional en la
Iglesia; los medios que se han empleado desde los inicios del cristianismo para alcanzar la santidad.
Pero, a la vez, son practicas piadosas adecuadas a hombres que trabajan en medio del mundo, en
cualquier actividad. Se adaptan, como el guante de goma a la mano, a una vida de trabajo intenso, serio,
y nos llevan a conseguir esa unidad de vida, que hace del trabajo oracién, y de la oracion, fuente de
energias espirituales para santificar la labor profesional. Sin una vida de trabajo no podriamos, en fin,
perseverar en el Opus Dei. Si uno viene a la Obra y no trabaja, si no remedia esa inclinacion a la
holganza, a los dos dias estd en la calle. En un antiguo documento de la primitiva cristiandad, se expone
con admirable sencillez la necesidad del trabajo: un hermano, si quiere establecerse entre vosotros, que
tenga un oficio, que trabajey asi se alimente. Y si no tiene oficio, proveed conforme a vuestra
prudencia, de modo que no haya entre vosotros ningun cristiano ocioso. Caso de que no quiera hacerlo
asi, es un traficante de Cristo. Estad alerta contra los tales 11.

Esta necesidad del trabajo para conseguir el fin del Opus Dei -la

(10) Eccli. X1, 21;
(11) Didaché 12, 3-5;

santidad propia y la de los demas-, nos la ha mostrado el Padre con una frase muy grafica: fenemos una
enfermedad cronica en el Opus Dei, que es el trabajo; una enfermedad contagiosa, incurable y
progresiva: no sabemos estar sin hacer nada 12. Y conforme un alma va adelantando personalmente en
nuestro camino, se va haciendo mas trabajadora, mas santa, mas apostolica, por amor a Dios y a todos
por Dios.

Por eso pedimos al Sefior una vida larga, llena de trabajo, humano y divino, hasta que acabemos
agotados, exprimidos, sin poder darnos mds porque nos hayamos gastado del todo, en un sacrifico
completo, en un holocausto. Tenemos el ejemplo del Sefor y el de la Virgen Santisima: una vida de
trabajo sin brillo humano, pero con eficacia redentora.

(12) Carta Meum gaudium, 15-X-1948, n. 14.

Volver al indice de Cuadernos 3: Vivir en Cristo

Volver a Libros silenciados y Documentos internos del Opus Dei
Ir a la correspondencia del dia
Ir a la pagina principal




