
 
24. EXAMEN DE CONCIENCIA
Capítulo 24 de la publicación ’interna’ del Opus Dei: Vivir en Cristo
 
 
 

Dame a conocer el camino por donde he de ir, porque a ti he levantado mi alma l. Desde -nuestra
llegada a la Obra, estamos firmemente decididos a cumplir la Voluntad divina, a ser santos, porque ésta
es la Voluntad de Dios: vuestra santificación 2.

Pese a esta intención fundamental, no siempre el caminar hacia Dios es todo lo recto que debería
ser. Cuando en la frágil barca de los buenos deseos, de la voluntad de servicio, seguimos el consejo del
Maestro: duc in altum 3, mar adentro, e iniciamos el largo trayecto de nuestra santificación, sabíamos
que no todos los aparejos del alma estaban bien dispuestos, que había mucho lastre que tendríamos que
arrojar. Y luego, a lo largo del camino, con ocasión de las mil batallas que se han de librar, hemos
adquirido una conciencia más clara de nuestra miseria personal. En cada tormenta, en cada fracaso,
hemos visto que había mucho que arreglar. El examen diario de conciencia nos va mostrando esa
interioridad débil y mal inclinada. Y esa luz diaria es el origen de una nueva conversión, de una mejor
andadura por los caminos de Dios. Precisamente tu vida interior debe ser eso: comenzar... y
recomenzar. Rectificar. -Cada día un poco.

 
EXAMEN, TAREA DE AMOR
 

Aquí está la entraña de esa batalla constante que es la vida espiritual, que no sabe de treguas
porque jamás estaremos libres de faltas
 
(1) Ps. CXLIl, 8;
(2) I Thes. IV, 3;
(3) Luc. V, 4;
 
e imperfecciones. Porque, además de lo malo que teníamos ya al principio, y que vamos descubriendo
poco a poco, todos los días podemos encontrar en la presencia del Señor algo nuevo de que dolernos
también, y pedir perdón. Todos los días, si de verdad estamos decididos a llegar a buen término,
debemos examinar cómo ha ido la jornada, lo que todavía no hemos limpiado, qué desviaciones hubo en
el camino hacia la santidad; si nos hemos alejado de Dios, si el corazón sigue apegado a las criaturas, si
hemos cumplido los graves deberes de nuestra misión apostólica. Examen. -Labor diaria. -Contabilidad
que no descuida nunca quien lleva un negocio. ¿Y hay negocio que valga más que el negocio de la
vida eterna? 4.

El examen responde a una necesidad de amor, de sensibilidad. No hay fundamento mejor, no
encontraremos razón que más nos mueva a examinarnos que el amor. Nuestra entrega en la Obra es un
homenaje a la Trinidad Beatísima; y cada día, un presente, una entrega del todo ofrecido. El cuidado del
alma enamorada se resume en el deseo de agradar solamente a Dios: ¿te he agradado, Señor, este día?, 
¿en qué te he disgustado?, ¿qué esperabas de mí y yo no he hecho? Y cuando se, descubren los pecados,
las imperfecciones y los defectos, nace un acto de contrición y un propósito de mejora para el día
siguiente, pues éste es el fin del examen: limpia tu alma y guárdala con el examen del corazón, para que
desaparezcan todas las manchas que derivan de la maldad y todas las indecencias de los vicios, y haz
que se ilumine y engalane con el resplandor de las virtudes. Escudríñate, pues, a ti mismo, averigua qué
eres; haz todo lo posible por conocerte 5.

Hacer bien el examen diario -en los momentos que solemos dedicarle-, supone tener
habitualmente espíritu de examen, deseo de conocerse, de encontrarse siempre en la presencia de Dios, y
querer obrar en consecuencia; como el buen banquero que cotidianamente, al anochecer, computa sus
pérdidas y ganancias. Pero eso no puede hacerse con detalle, si en todo momento no registra en los
libros las cuentas. Una mirada a todas y cada una de las anotaciones muestra el estado de todo el día 6.
No basta, para examinarse como conviene, revisar cuentas sólo al llegar la noche. El examen es algo que
se prepara a lo largo del día, registrando en todo momento, en el libro de una conciencia sensible -



incluso to-
 
(4) Camino, n. 235;
(5) San Basilio, Hom. 3;
(6) San Juan Clímaco, Scala parad. 4;
 

mando unas notas, si es preciso-, la calidad de las acciones que entretejen la jornada. Así nos
conoceremos de verdad, podremos observar en su verdadera importancia, de una sola mirada, las
acciones concretas y las disposiciones del corazón, y podremos plantear bien la lucha.
 
HUMILDAD Y VALENTÍA EN EL EXAMEN PERSONAL
 

No es fácil el conocimiento propio; tropieza con serios obstáculos. A la hora del examen ve
prevenido contra el demonio mudo 7. El amor desordenado de la propia excelencia trata siempre de
impedir que nos veamos tal como somos, con todas nuestras miserias. La soberbia, que tan fácilmente ve
las faltas ajenas, no se da cuenta de las propias; deja el campo libre al demonio mudo que sutilmente se
insinúa bajo los aspectos más dispares, incluso con apariencia de virtud. Quizá no se niegue, en general,
que se es pecador, pero siempre nos resistimos a admitirlo en concreto. El examen sin humildad está
hecho con ojos de ciego: han cerrado sus oídos, y tapado sus ojos; a fin de no ver con ellos 8. ¡No hay
nada!, y enseguida: ¡Oh Dios! Yo te doy gracias de que no soy como los demás hombres, que son
ladrones, injustos, adúlteros... Ayuno dos veces por semanas, pago los diezmos de todo lo que poseo 9.

Cada persona puede repetir con el salmista: en culpa nací, y en pecado me concibió mi madre 10.
El reconocimiento de nuestra miseria, la sinceridad, el sabernos pecadores de verdad, es el primer paso,
la premisa necesaria para hacer un buen examen: el justo siete veces cae y otras tantas se levanta 11.
Hijos míos: no os avergüence ser miserables; no os acobardéis porque tengáis en el corazón el fomes
peccati. ¿Os acordáis de lo que decía aquel literato francés del siglo pasado? Yo no sé cómo será el
corazón de un criminal, pero me asomé al corazón de un hombre de bien, y me asusté. No os
asustéis de nada. ¡Fieles de verdad! ¡Sinceros!

Sinceridad. Y para esto, examínate: despacio, con valentía 12. No podemos acobardarnos. Hemos
de perder el miedo a descubrir nuestra miseria; no nos desanimará, porque contamos siempre con el
poder infinito de Dios, que sólo espera que reconozcamos nuestra pequeñez
 
(7) Camino, n. 236;
(8) Matth. XIII, 15;
(9) Luc. XVIII, 11-12:
(10) Ps. L, 7;
(11) Prov. XXIV, 16;
(12) Camino, n. 237;
 
para asistirnos. Descuidar el examen, hacerlo con ligereza y precipitación, por miedo a ver la realidad;
justificarnos con pretextos ingenuos, no nos hace mejores: es cerrar los ojos y abandonar el campo al
enemigo, al demonio, que desde siempre concentra su labor y esfuerzo en no dejarnos examinar el
corazón, porque no ignora los beneficios que obtiene el alma con el examen cotidiano 13. Y más tarde,
cuando el remedio fuese mucho más difícil, el mismo demonio se complacería en abrirnos los ojos ante
un panorama desolador: he desamparado mi casa, he abandonado mi heredad, he entregado lo que más
amaba en manos de enemigos... Muchos pastores han entrado a saco en mi viña y pisotearon mi
hacienda, han convertido mis deleitosos campos en desolado desierto 14.
 

Tenemos que luchar por eliminar los obstáculos que nos impidan realizar cada día un buen
examen. Hemos de estar prevenidos contra el demonio mudo, y también contra la pereza que, en las
cosas de Dios, es tibieza, y que señala el principio de la muerte del alma, el sepulcro de la vida interior.
Una de sus primeras manifestaciones es precisamente el poco empeño en examinarse, señal de que el
amor a Dios se ha enfriado, que el interés por las cosas divinas está muriendo. Sucede entonces como en
el barbecho, que el campesino deja sin atender una temporada: no tardan en crecer en el alma los cardos
de los defectos, las hortigas de las pasiones desordenadas que ahogan la buena semilla de la gracia. Pasé
junto al campo del perezoso, y junto a la viña del insensato, y todo eran cardos y hortigas que habían



cubierto su haz, y su albarrada estaba destruida 15.
Si somos sinceros, y tenemos un deseo eficaz de santidad, o luchamos al menos por tenerlo, no

llegaremos a ese estado; porque nuestro esfuerzo humilde atraerá la gracia divina. Hijo mío, ¿cómo vas?
, ¿qué tal te preparas para un examen rígido, con una petición de gracias al Señor, para que tú le
conozcas a El, y te conozcas a ti mismo, y de esta manera puedas convertirte de nuevo?

 
ESPÍRITU DE EXAMEN
 

La sinceridad con uno mismo, la disposición eficaz de examinarnos es sólo una etapa -la primera-
en el difícil camino que conduce
 
(13) Hesiquio, De temp. et virt. 1, 30;
(14) Ierem. XX, 11-14;
(15) Prov. XXIV, 30-31;

 

al propio conocimiento. En verdad que nada hay más difícil, ni más trabajoso, ni más costoso 16.
Poco importa -no tratándose de faltas graves- saber el numero de veces que hemos caído, la

cantidad de imperfecciones cometidas durante el día, si desconocemos la raíz de esas faltas. Del mismo
modo que, para curar un sarpullido, no se tratan las lesiones una a una, sino que se busca la causa, y se
concentra en ella la medicina oportuna. Sólo acudiendo a la raíz sanaremos el árbol. Es precisamente esto
lo que hace más dificultoso el examen, porque exige un esfuerzo notable, una guardia continua que
descubra esas inclinaciones profundas, esas disposiciones íntimas del alma. Custos, quid de nocte? -
Custos, quid de nocte? (Isai. XXI, 11). -¡Centinela, alerta! Debemos estar vigilantes, debemos oír
aquel grito. Hay que. estar de centinela, hijos míos; hay que estar alerta.

No podemos conformamos con lo primero que se ve. Hay que penetrar la oscuridad inicial,
agudizar la mirada, ahondar, profundizar cada día más para conocernos. ¿Dónde está mi corazón?, ¿qué
intenciones me mueven?, ¿qué es lo que ocupa habitualmente mis potencias y mis sentidos? Y aquí, hay
que estar prevenidos una vez más contra la soberbia, que quizá intente distraernos y ocultar lo que es
verdaderamente importante.

Hemos de estar también prevenidos contra la nimiedad, contra un formalismo legalista y
superficial, que lleve a querer registrarlo todo hasta el mínimo detalle. Lo que importa es llegar a las
raíces. Ese recuento minucioso suele ser fruto de un disimulado orgullo, de un patológico deseo de
autoperfección, que cansa y asfixia al alma, que mata la libertad de espíritu de los hijos de Dios, y acaba
conduciendo a la laxitud de conciencia, porque es insoportable a la larga o a la corta. Además, esa
minuciosidad enfermiza deja escapar lo que es realmente importante. ¡Pagáis diezmos de la hierbabuena
y del eneldo y del comino -reprocha Cristo a los fariseos-, y habéis abandonado las cosas más esenciales
de la Ley, la justicia, y la misericordia y la fe! Estas debierais observar, sin omitir aquéllas. ¡Oh guías
ciegos, que coláis un mosquito, y os tragáis un camello! 17.

Muchas de las pequeñas caídas del día se han borrado con un acto de la virtud contraria. Es el
hábito el que exige una repetición de
 
(16) San Nilo, Epist, 3, 314;
(17) Matth. XXIII; 23-24;
 
actos contrarios para extirparlos. Son los hábitos, la tónica dominante de nuestro día, lo que interesa
conocer. Las nimiedades sólo conseguirían desalentarnos y hacer ineficaz la lucha al desperdigar la
atención en muchos puntos. Las pequeñeces -que han de doler a un corazón sensible y bien enamorado-
no han de abrumar, sino servir como síntomas para el diagnóstico.

La oración, el examen detenido en un retiro y las orientaciones de la dirección espiritual, nos
ayudarán a conocer esas disposiciones profundas del alma, y cuando te conozcas a ti mismo, podrás
conocer a Dios y apartar, como conviene, tu ánimo de las criaturas 18.

 
EN LA PRESENCIA DE DIOS
 



Sinceridad. Valentía. Humildad. Espíritu de examen. Son las disposiciones de la voluntad que
necesitamos. Constituyen como la preparación, la antesala del examen de conciencia. Al entendimiento
corresponde inquirir, aquí, ahora, lo que de bueno y lo que de malo ha habido en nuestro día. Y esta
reflexión debe comenzar pidiendo la ayuda divina. Tú, Señor, me conoces; tú me ves, tú penetras los
sentimientos de mi corazón 19. Nada se escapa a la mirada de nuestro Padre Dios, nadie nos conoce
mejor -y mucho menos nosotros mismos- que el Señor: más penetrante que una espada de dos filos
entra y penetra hasta los pliegues del alma y del espíritu, hasta las junturas y tuétanos, y discierne los
pensamientos y las intenciones del corazón 20. Lo que para nosotros puede ser oscuro, es claro a los ojos
de Dios. Necesitamos su ayuda para conocernos y poder poner los remedios oportunos; necesitamos ante
todo tener presente a Dios en el examen, porque no vamos a registrar nuestras faltas como simples
deficiencias de un plan humano o como errores técnicos.

El examen no es una suerte de introspección, no se hace por curiosidad psicológica, ni por afán
de autoperfección, ni por obstinación en una trayectoria elegida. Al examen acudimos a dolernos de los
pecados, a conocer las faltas que señalan desamor. Nos interesa menos el no ser como quisiéramos, que
la posible ofensa hecha a Dios. El examen es un diálogo entre el alma arrepentida y Dios. Jamás nos
acabamos de conocer si no procuramos conocer a Dios; mirando su grandeza, acudamos a nuestra
bajeza, y mirando su limpieza, veremos nuestra suciedad;
 
(18) San Nilo, Epist. 3, 314;
(19) Jerem, XII, 3;
(20) Hebr. IV, 12;
 

considerando su humildad, veremos qué lejos estamos de ser humildes 21.
 
MODO DE HACER EXAMEN
 

Examen general, eso sí que es un traje a medida para cada uno. Hay muchas maneras prácticas
de realizar el examen de conciencia; elegir una u otra dependerá siempre de las circunstancias personales.
No se pueden dar reglas fijas. El examen que va bien a una persona no va bien a otra; y aun a una
persona le va bien durante una temporada, y después no. Eso depende de las circunstancias de cada
uno. Cada cual se arregle con su director espiritual.

En la Charla nos facilitan ese traje a la medida. Con esa ayuda, debemos buscar el método que
mejor se adapte a nuestra situación presente: los puntos que conviene que veamos con mayor
detenimiento, el tiempo que interesa dedicar: de ordinario no se necesita hacerlo largo.

Sin embargo, aunque el modo de hacerlo sea una cosa muy personal, nunca estamos dispensados
de examinarnos. Todos los días, dirigiendo la atención a nuestra conciencia, pidámosle cuenta de las
palabras, acciones y pensamientos 22, de las omisiones: en nuestro trato con Dios, en las relaciones con
el prójimo, en el apostolado, en el desempeño del trabajo, en los deberes de estado... A partir de la
responsabilidad que la elección divina para la santidad y el apostolado nos confiere, hemos de
preguntarnos: ¿qué pones de tu parte, para que esa intimidad con Jesucristo no se pierda, y para que
no la pierdan tus hermanos? ¿En qué piensas?: ¿en ti o en los demás?, ¿en ti, en tus egoísmos, en tus
pequeñeces, en tus miserias, en tus detalles de soberbia, en tus cosas de sensualidad? ¿En qué piensas
habitualmente? Examínate.

Necesitamos disponer de un punto de mira, que sea como linterna que ilumine y descubra las
disposiciones fundamentales del corazón, en nuestras obras y en nuestras omisiones, en nuestros afectos,
pensamientos y palabras. Hay que situarse ante el conjunto del día como el médico, que al sospechar una
enfermedad, examina órganos precisos del enfermo, buscando síntomas de esa dolencia, y aprecia así
signos, quizá minúsculos, pero determinantes para el diagnóstico global. Descubriremos nuestras faltas -
por acción o por omisión- de caridad, de templanza y fortaleza, de humildad..., cuando les salgamos al
encuentro. Si no vamos
 
(21) Santa Teresa, Moradas 1, 2, 9;
(22) San Juan Crisóstomo, Serm. 4;

 
prevenidos -y esa prevención está plenamente justificada para todos- fácilmente se nos escaparán.

Cuando nuestro día ha transcurrido en la presencia de Dios, cuando el espíritu de examen ha



mantenido alerta el alma, el examen general se facilita extraordinariamente: entonces basta una mirada.
Pero no siempre ocurre así. Hay momentos en que el Señor nos prepara a una nueva conversión que sea
un paso más en la entrega, un rompimiento con algo que todavía nos ata: y es necesario ahondar con
decisión. A veces, el examen se hace más costoso: no vemos nada, resulta difícil concretar, tenemos una
impresión general de que las cosas no marchan. Es el momento de emplear los medios que pone todo el
mundo. A veces, parece que se va hacia atrás, y hay que volver a las pequeñas industrias que se
utilizaban al principio... Aquella contabilidad, aquel numerar los defectos o los actos de una
determinada virtud....

En otras ocasiones -por cansancio, por enfermedad, por tentación o también por orgullo- pueden
venir los escrúpulos, y hay como una obsesión de examinarse, un ansia enfermiza. Entonces, con el
consejo del Director y del sacerdote, sue1e convenir simplificar el examen. A veces -nos ha dicho
nuestro Padre-, he solido recomendar un examen que se reduce a tres preguntas: ¿qué he hecho mal? 
¿Qué he hecho bien? ¿Qué puedo hacer mejor? Esto va bien para los escrupulosos. Pero yo no puedo
hacer como un médico, que saque del bolsillo recetas ya hechas. A veces basta un examen más
sencillo; otras, conviene hacer un examen detallado. Lo mejor es acudir al Director.

 
LO MÁS IMPORTANTE

 
El conocimiento de lo que hicimos bien nos mueve a la acción de gracias; y la conciencia de las

ofensas, al dolor sincero de nuestras culpas, con el propósito firme -ya no más, Jesús, ya no más…- de
no volver a pecar. Porque el examen es exigencia de amor, tenemos que dolernos en lo íntimo del
corazón cuando contemplamos tanto desamor en el día. El dolor es quizá lo más importante del examen.
Pon todas tus faltas delante de tus ojos. Ponte frente a ti mismo, como delante de otro; y luego llora de
ti mismo 23. Si el examen no termina en dolor, es
 
(23) San Bernardo, Meditat. piisimae 5;
 

inútil. Por eso el Padre nos aconseja: acaba siempre tu examen con un acto de Amor -dolor de Amor-:
por ti, por todos los pecados de los hombres... -y considera el cuidado paternal de Dios que te quitó los
obstáculos para que no tropezases.

Dolor de amor. Reparación. Señal de que los deseos de santidad son verdaderos, de que estamos
dispuestos a cumplir la Voluntad divina. Por eso, cuando los propósitos no son eficaces, cuando una y
otra vez volvemos a caer en la misma falta, hay que pensar que el dolor no es pleno; quizá es que
todavía hay indecisión en la entrega, pequeñas ataduras que nos impiden llegar a Dios. Porque el que
recibe un golpe y le duele, evita instintivamente las ocasiones de volver a golpearse. Así en la vida
interior. Si, a pesar del examen -y contando con un tiempo razonable- reincidimos, sin mejoría, tenemos
motivos para dudar de esa contricción, que no da origen a un propósito eficaz: vemos las deudas, sí, pero
nos falta fortaleza en el amor: bueno es que vayas reconociendo tus deudas; pero no olvides cómo se
pagan: con lágrimas... y con obras 25,

El propósito -que generalmente debe ser concreto y único, dos a lo más, y muchas veces
renovación de los que ya se tienen- es la corona del examen de conciencia. Es el amor puesto en obras,
la demostración -obras son amores y no buenas razones- más convincente y agradable a Dios, de que
nos duele haberle ofendido, de que estamos dispuestos a no reincidir. Hijo mío, debes pensar en tu vida
y pedir perdón. A la vista de la pobre vida tuya, pedir perdón y hacer el propósito firme, concreto y
bien determinado de mejorar en esto y en aquello; en aquello que te cuesta, en aquello que
habitualmente no haces como debes, y lo sabes.

 
EFICACIA DEL EXAMEN DE CONCIENCIA

Un fruto del examen es el conocimiento de las'propias miserias, que ayuda a apreciar mejor el
valor de la virtud. El recuerdo de los pecados modera el pensamiento, lleva a la humildad, y, por la
humildad, atrae la misericordia divina 26.

El examen de conciencia mejora también la táctica de lucha: sabremos aplicar las energías
precisamente en el lugar conveniente, en los puntos débiles de nuestra ciudadela interior. Ese modo
sobrenatu-
 
(24) Camino, n, 246;
(25) Camino, n. 242;



(26) San Juan Crisóstomo, Serm. 4;
 
ral de proceder es una verdadera táctica militar. -Sostienes la guerra -las luchas diarias de tu vida
interior- en posiciones, que colocas lejos de los muros capitales de tu fortaleza.

Y el enemigo acude allí: a tu pequeña mortificación, a tu oración habitual, a tu trabajo
ordenado, a tu plan de vida: y es difícil que llegue a acercarse hasta los torreones, flacos para el
asalto, de tu castillo. -y si llega, llega sin eficacia 27.

El examen de conciencia es un arma que nos llevará a la victoria final, a la santidad con eficacia
apostólica, porque el Señor no abandona al que se humilla, ni niega su gracia al que se esfuerza en
agradarle: desde el primer día en que diste tu corazón a entender y a humillarte en la presencia de tu
Dios, fue oída tu oración 28.

Examen, contrición, propósito: conocimiento, amor, servicio. Es el resumen de la vida del
cristiano, que nació para conocer, amar y servir a Dios en esta vida y gozarle en la otra. Así fue la vida
de Jesucristo, Salvador nuestro: Padre justo, el mundo no te ha conocido, yo sí que te he conocido 29. No
pretendo hacer mi voluntad, sino la de Aquél que me ha enviado 30. El examen de conciencia es un gran
medio para adecuar nuestras acciones a las de Cristo: conformar a El nuestra vida, identificarnos con El.

La Virgen Santísima, lucero de la mañana para el navegante en camino, nos dará esa luz diaria
de examen que necesitamos para llegar a buen puerto, si se lo pedimos confiadamente.

 
 

(27) Camino, n. 307;
(28) Dan. X, 12;
(29) Ioann. XVII, 25;
(30) Ioann. V, 30.
 
 

 
 

Volver al índice de Cuadernos 3: Vivir en Cristo
Volver a Libros silenciados y Documentos internos del Opus Dei

Ir a la correspondencia del día
Ir a la página principal

 
 


