
 

 2. IDENTIFICARSE CON LA VIDA DE CRISTO
Capítulo 2 de la publicación ’interna’ del Opus Dei: Vivir en Cristo

 
Que te identifiques con ese Cristo, que es Vida. Que seas Ipse Christus. Toda nuestra vida

puede resumirse en un proceso continuo, que, partiendo de la conformación primera con Cristo por la
gracia, nos hace cada vez más semejantes a El, y por eso más partícipes de la filiación divina, hasta
llegar a la identificación suprema y definitiva por la gloria, en la casa del Cielo. Y este proceso, que es la
esencia de la Vida sobrenatural, de la auténtica vida interior, culmina en la tierra como culminó la vida
de Cristo: en la Cruz. Es un encuentro que suele hacerse poco a poco, como por un plano inclinado, casi
sin damos cuenta, pero que, al unirnos a Jesús Crucificado, nos santifica, nos hace corredentores,
apostólicos, eficaces.

No elegimos nosotros este camino; fue el Señor quien nos dijo: seguidme 1, y como hicieron los
Apóstoles -continuo, relictis retibus 2-, al instante, abandonamos todas las cosas y le seguimos. Hijo mío,
estás en la Obra porque El te ha llamado; y el mismo que te llamó, te da ahora los medios
sobrenaturales y completos para que llegues a ser Ipse Christus. y los medios sensibles, que podemos
ver, que impiden el descamino, son nuestras Normas y nuestras Costumbres. Cúmplelas, y llegará el
momento en que podrás decir, sintiendo esa verdad en lo más íntimo de tu alma: no soy yo el que
vivo, sino que Cristo vive -en mí (Galat. II, 20).

Esa transformación es obra exclusiva de la gracia, que funda-
 
(1) Matth. IV, 19;
(2) Matth. IV, 20;
 

mentalmente nos llega a través de los Sacramentos –ex opere operato, enseña la teología-, y, por tanto,
de un modo continuado a través de la Eucaristía -la primera de nuestras Normas, centro de nuestra vida
interior- y de la Penitencia. Por medio de los Sacramentos y -de otra manera- por el cumplimiento de las
demás Normas y Costumbres que la voluntad de Dios, ha señalado para nosotros, el Espíritu Santo va
modelando en el alma la imagen de Cristo: el Espíritu nos hace cristiformes mediante su fuerza
santificadora 3.

Cumpliendo nuestras Normas y Costumbres con amor, facilitamos la acción del Espíritu Santo. Es
tan profunda la entraña evangélica de la espiritualidad de la Obra de Dios, que nos hace recorrer el
camino de Jesucristo en la tierra: mediante las Normas reproducimos en nosotros la vida del Primogénito
entre muchos hermanos 4. Son el modo práctico de cumplir aquel mandato de San Pablo: habéis de tener
en vuestros corazones los mismos sentimientos que tuvo Jesucristo en el suyo 5. Cada Norma es al
mismo tiempo un acercamiento al Señor, un paso más en la identificación con El, y una manifestación de
su vida en nosotros. Hijos míos, la vida de Jesucristo se repite en la vida de cada uno de nosotros de
algún modo, tanto en su proceso interno, en la santificación, como en la vida externa.

 
VIDA DE TRABAJO

 
Comenzamos la jornada con el ofrecimiento de obras, que es, cada mañana, como un nuevo

nacimiento a la lucha, al combate divino. Como Cristo recién nacido en Belén, nos confiamos a la
Virgen, a San José y a los Angeles; y hacemos lo único que puede hacer un niño: prometer, ofrecer todo
cuanto somos y podemos: pensamientos, afectos, palabras y obras. Es una ofrenda de amor y de servicio,
a ejemplo de Jesucristo que nos amó y se ofreció por nosotros en oblación y hostia de olor suavísimo 6.

Jesús crecía en sabiduría, en edad y gracia delante de Dios y de los hombres 7. Paso a paso, se
reproduce en nuestra vida ese crecimiento del Señor en los largos años de vida oculta, cuando aprendía
la ciencia de los hombres y trabajaba junto a José. En el estudio, en el trabajo, nos metemos con el
corazón en Nazaret. Será una tarea
 
(3) San Cirilo de Alejandría, Sermo Pasch.;
(4) Rom. VIII, 29;
(5) Philip. II, 5;
(6) Ephes. V, 2;



(7) Luc. II, 52;
 
intensa, hecha con seriedad. Pondremos los medios para crecer también en la formación ascética y en la
doctrinal religiosa, porque queremos conocer al Padre nuestro que está en los cielos; procuraremos
formarnos profesional, humana y apostólicamente, porque deseamos que sean muchos los hijos que
participen de la herencia divina.

Trabajo: treinta años pasó el Señor trabajando como un humilde artesano. Y el amor que ponía en
su labor, el afán por servir, el esfuerzo, la responsabilidad de ayudar a San José para sacar adelante
económicamente el hogar de Nazaret, revivirán en nuestra alma cuando nos enfrentemos con la labor
profesional.

En el trabajo, y siempre, hemos de cuidar las cosas pequeñas, porque queremos hacer como
Cristo, de quien pudieron decir: bene omnia fecit 8 -todo lo hizo bien. Vivir los detalles porque, como
nos dice el Padre, delante de Dios, que es Eterno, tú eres un niño más chico que, delante de ti, un
pequeño de dos años. Y, además de niño, eres hijo de Dios. -No lo olvides 9.

A los hijos, y más si son pequeños, no les exige su padre cosas excepcionales; les pide amor en
los detalles. Por eso nosotros, que somos hijos de Dios, buscamos al Padre del cielo santificando el
trabajo ordinario, haciendo grandes, por el Amor, los pequeños servicios de cada día.

Y porque al trabajar no hacemos sino ocuparnos en las cosas que miran al servicio de nuestro
Padre Dios, en la vocación profesional imitaremos el mismo afán apostólico de Cristo, que pudo decir:
ignem veni mittere in terram 10. Incendiar el mundo con el fuego de la caridad quería el Señor, y es
obligación de todo apóstol propagar el incendio: con la profesión antes escogida, o con cualquier otro
trabajo que nos ocupe, procurando poner a Jesucristo en la cima de todas las actividades humanas.

 
VIDA DE ORACIÓN

 
Hijos míos, seguir a Cristo -venite post me, et faciam vos fieri piscatores hominum (Matth.

IV, -19)- es nuestra vocación. Y seguirle tan de cerca que vivamos con El como los primeros Doce;
tan de cerca, que nos identifiquemos con El, que vivamos su vida.
 
(8) Marc. VII, 37;
(9) Camino, n. 860;
(l0) Luc. XII, 49;
 

Mirad a Jesucristo, que es nuestro modelo. ¿Qué hace en las grandes ocasiones? ¿Qué nos dice
de El el Santo Evangelio? Antes de iniciar su vida pública se retira cuarenta días con cuarenta
noches (Matth. IV, 2) al desierto, para rezar. Después, cuando va a escoger definitivamente a los
primeros Doce, cuenta San Lucas que pasó toda la noche haciendo oración a Dios (Luc. VI, 12). Y
ante la tumba ya abierta de Lázaro, levantando los ojos al cielo, dijo: Padre, gracias te doy porque
me has oído (Ioann. XI, 41). ¿Y qué hace en la intimidad de la Ultima Cena, en la angustia de
Getsemaní, en la soledad de la Cruz? Con los brazos extendidos habla también con el Padre.

La vida de Cristo es oración continua, diálogo con Dios Padre, que -en la vida nuestra- se
renueva con la presencia de Dios, con las oraciones vocales y, sobre todo, con esos dos ratos diarios
dedicados a la oración, a conversar exclusivamente con el Señor. Porque para nosotros la oración es eso:
ir a hablar con Jesús, que nos pregunta: ¿qué te pasa? -Me pasa... Y enseguida, luz. Diálogo continuo,
constante: y cuando Cristo nos habla como a los primeros Doce, con parábolas -es decir, cuando
quiere o permite algo que no entraba en nuestros cálculos- muchas veces no le entendemos, y hemos
de decirle: Domine, edissere nobis parabolam (Matth. XIII, 36) -Señor, explícanos la parábola. Y
viene luego toda la claridad, toda la inteligencia.

Presencia de Dios, consideración de nuestra filiación divina. Normas de siempre: acciones de
gracias: Padre, gracias te doy porque me has oído 11; jaculatorias: Yo te glorifico, Padre, Señor del cielo
y de la tierra 12; actos de acatamiento de la Voluntad divina: no se haga lo que yo quiero, sino lo que tú
13... Así como Jesús, el Hijo de Dios vivo, estaba contemplando continuamente al Padre, también el
sentido de nuestra filiación divina nos lleva a buscar la presencia de Dios, que tiene como fruto la
alegría constante, sobrenatural, que no es simplemente fisiológica, sino la del que se sabe hijo de Dios,
Ipse Christus, y al saberlo y recordarlo se llena de gozo y paz.



Cumplido que fue el tiempo, envió Dios a su Hijo, formado de una mujer 14. Cristo es hijo de
María, e hijos de la Virgen Santí-
 
(11) Ioann XI, 41;
(12) Matth. XI, 25;
(13) Marc. XIV, 35;
(14) Galat. IV, 4;

 
sima nos sentimos todos en el Opus Dei. Por eso toda nuestra vida tiene un hondo sentido mariano, que
se manifiesta en multitud de detalles de piedad y costumbres, que son como la reproducción de las
conversaciones entre Madre e Hijo, en el hogar de Nazaret.

Si tú y yo, hemos de ser otros Cristos, Ipse Christus, necesitamos anonadarnos, abnegarnos,
olvidarnos de nosotros mismos, in novitate sensus (Rom. XII, 2), teniendo una vida nueva, cambiando
esta miseria nuestra por toda esa grandeza oculta de Dios, para ser con El corredentores. Con este
espíritu acudimos a la mortificación, para que nuestro yo mengüe y la Vida de Cristo crezca. Y el amor
que el Espíritu Santo ha infundido en nuestra alma, nos empuja a buscar la entrega con un ascetismo
sonriente.

Procuraremos vivir la caridad, como Cristo, primero con Dios; después con los hombres,
empezando por nuestros hermanos y por nuestras familias, porque la caridad debe ser bien ordenada.
Nada puede hacerte tan imitador de Cristo como la preocupación por los demás. Aunque ayunes,
aunque duermas en el suelo, aunque -por así decir- te mates, si no te preocupas del prójimo, poca cosa
hiciste, aún distas mucho de su imagen 15.

Nos guía el ejemplo constante de Cristo que, aun en la Cruz, no piensa en Sí, sino en los demás:
en su Madre Bendita que se queda sola, en Juan, en aquel buen ladrón, en los mismos que le han
crucificado... Hijos míos, todos los conflictos se solucionan si, al llegar la noche, a la hora del examen,
puedes decir de verdad: Jesús, de mí no me he ocupado, no he pensado en mí... ¡Cuántos disgustos y
sufrimientos nos ahorraríamos!: he pensado en los demás, por Ti. He pensado en tu amor y en tu
gloria, he pensado en las almas. Y a los hijos míos -que son tantos- a los que les pasa esto, les digo: tú
eres alma contemplativa, tú eres Ipse Christus.

 

LA UNIÓN CON CRISTO EN EL SACRIFICIO DE LA MISA
 
Cristo está presente siempre, en toda nuestra vida de hijos de Dios en su Obra. El es la meta y el

centro de todos nuestros afanes. Pero, ¿dónde encontramos a Cristo de un modo más pleno?, ¿dónde nos
unimos con El de un modo más íntimo? En la Santa Misa, que nos hace partícipes de los frutos de la
pasión del Señor 16.
 
(15) San Juan Crisóstomo, In ep. I Cor. hom.;
(16) Santo Tomás, S. Th. 111, q. 83, a. 1 c;
 

Su efecto propio y principal es producir la identificación con Cristo, con el Hijo de Dios; sólo por
lo defectuoso. de nuestras disposiciones, porque no nos acercamos a la Eucaristía suficientemente
preparados, no alcanzamos de una vez, en su plenitud, los efectos de este Sacramento con el que se
perfecciona el hombre uniéndose a Cristo paciente 17, pues el Sacrificio de la Misa no obra más que en
quienes se asocian al sacramento por la fe y la caridad..., y a cada uno aprovecha más o menos según
su devoción 18.

Por eso, la filiación divina nos lleva no sólo a asistir sino a participar en la Santa Misa,
uniéndonos íntimamente a la oblación de Cristo, ofreciéndolo a Dios Padre, ofreciéndonos también,
nosotros, cada día con mayor afecto, en todo lo que somos y valemos. Y aún más: así como Cristo
ordenó toda su vida al Sacrificio supremo de la Cruz, nosotros hemos de orientar cada jornada al
Sacrificio de la Misa, que se convierte de este modo en el centro de la vida interior. Todas las Normas
de piedad de cada día, cuando inspiran dolor y penitencia, súplica, adoración y agradecimiento, fe viva y
amor y esperanza, son como una preparación al ofrecimiento de Cristo Víctima, y de nosotros con El.

 
El deseo de identificamos con Jesucristo y, por tanto, de participar cada vez más plenamente de



su filiación divina, llena, pues, toda nuestra vida, y nos impulsa a buscar su presencia, el diálogo que da
orden y sentido a las prácticas de piedad, al trabajo, al apostolado, al descanso... La vida contemplativa,
en una palabra, es el resultado de ese vivir en Cristo. Normae vitae: hay en las Normas una
continuidad perfecta; tienen relación una con otra; están perfectamente dispuestas. Pero, ¿sabéis cuál
es el hilo que las une? La vocación contemplativa. Un hombre que trata de vivir esto, y que llegue a
un momento en el que durante mucho tiempo, lo viva casi sin esfuerzo -aunque parezca que no haya
lucha, la hay-; éste es hombre que vive la Vida de Dios; que puede decir aquello, que a mí tanto me
gusta repetir: vivo autem, iam non ego: vivit vero in me Christus (Galat. II, 20); no soy yo el que
vive, sino que Cristo vive en mí. Y ser Cristo es saberse hijo de Dios.

 
(17) Santo Tomás, S. Th. III, q. 73, a. 3 ad 3;
(18) Santo Tomás, S. Th. III, q. 79, a, 7 ad 2.
 
 

Volver al índice de Cuadernos 3: Vivir en Cristo
Volver a Libros silenciados y Documentos internos del Opus Dei

Ir a la correspondencia del día
Ir a la página principal

 
 


