LA VIDA ETERNA

La vida de los hombres sobre la tierra es un continuo bus-
car la felicidad. No hay quien no tenga siempre ese deseo, ese
anhelo, (ue anima todos sus esfuerzos. En la vida personal v SO~
cial hay siempre una tension hacia la bienaventuranza. No impor-
ta ¢ue la busquen en distintos lugares; la lucha es la misma. Se
esfuerzan los hombres por conseguir la sabiduria, se afanan por
aleanzar la ciencia, por desvelar la verdad de las cosas: buscan
para sus vidas un sentido y tratan en todas las formas posibles
de realizarlo. Sienten también la necesidad de amar y de ser ama-
dos, de que se les honre v de ser comprendidos. Sus afios son una
suma de satisfacciones mds o menos conseguidas, de suefios mis
0 menos realizados: el poder, el dinero, la fama, el placer, la se-
guridad de la vida. Al final, los deseos satisfechos engendran nue-
vos deseos, v la frustracion de los presentes impulsa a una bisque-
da nueva. No pocas veces es el desencanto lo que los hombres en-
cuentran como fruto de sus esfuerzos. Los rios van todos al mar
y la mar no se llena... Todo trabaja mds de cuanto el hombre pue-
de ponderar, y no se sacia el ojo de ver ni el oido de oir ',

Las gentes v los pueblos trabajan para lograr un destino
feliz, pero hay una nota de inmadurez en todas las realizaciones
de los hombres, sociales, politicas, o culturales. La inseguridad
v la contingencia son algo inevitable, v hasta los mejores deseos

iy Eeeles, 1.7 v K2

—Z05—




de paz y de progreso se han visto turbados por guerras continuas,
por involuciones, por caidas en la desolacion v en la miseria.

Con todo, se trabaja siempre con los ojos puestos en el fu-
turo, con la ilusion renovada de una felicidad por venir. Porque
la exigencia de esa plenitud responde a la naturaleza mis intima
de nuestro ser. Hemos sido creados por Dios a su imagen y seme-
janza, dotados de inteligencia —capaz de conocer el bien univer-
sal— y de voluntad —que apetece necesariamente ese bien—. Co-
mo el bien es el objeto de la voluntad, dice Santo Tomis, el bien
perfecto de cada uno es el que da plena satisfaccion a su volun-
tad. Por tanto, desear la bienaventuranza no es otra cosa que ape-
tecer la saciedad de la voluntad, y esto todos lo desean’.

Nuestra felicidad natural hubiera consistido en conocer,
amar v adorar a Dios segun las posibilidades de nuestra natura-
leza racional, Pero el Seior, por un acto de infinito amor," nos ele-
vO gratuitamente a un orden sobrenatural, absolutamente supe-
rior: nos hizo participar de su naturaleza, poniéndonos en un es-
tado de santidad y justicia original, cuyo pleno desarrollo habia
de llevarnos a la vision beatifica, a participar de su eterna felici-
dad. Y aunque los hombres perdimos ese estado, amd tanto Dios al
mundo que envid a su Hijo Unigénito®: nos ha hecho otra vez
participes de la naturaleza divina por su gracia. Desde entonces
se han redoblado nuestros deseos, y mas exigentes brotan los an-
helos del corazén humano. Come el ciervo ansia la corriente de
las aguas, asi te anhela mi alma, joh Dios! Mi alma esta sedienta
de Dios, del Dios vivo. ;Cudndo iré y veré el rostro de Dios?*. No
bastan todos los hienes de la tierra, el corazon ansia a Dios: con-
turbada estd mi alma, Dios mio; siempre estoy acorddndome de
ti. desde la tierra del Jorddn, desde las cumbres del Hermodn y del
monte Meser®. El alma anda en la tierra como peregrina, suspiran-
do por alcanzar la morada de Dios, el cielo. jCudn amables son
tus moradas, oh Yavé Sebaot! Anhela mi alma ardientemente los

atrios de Yave ".
LA GRACIA Y LA GLORIA

Por medio de la gracia, el Espiritu Santo realiza en nos-

{2} Santoe Tomis, 5. Th. I-11, q. 5, a. 8 ¢ (3) Joann. 111, 16; 4) Ps. XLIL 2 v 3; (5)
Ps. XLU, 7; (6) Ps. LXXXUI, 2 ¥ 3,

—206—



otros el comienzo —una primicia— de la vida de la gloria que
tendremos en el cielo. Dios nos ha hecho renacer por el bautismo
iy nos ha renovado por el Espiritu Santo, que El derramd sobre
nosotros copiosamente por Jesucristo Salvador Nuestro, para que
justificados por la gracia de Jesueristo, vengamos a ser herederos
de la vida eterna, conforme a la esperanza que tenemos. Doctrina
es ésta ciertisima, y deseo que arraigues bien en ella o los que
creen en Dios, a fin de que procuren aventajarse en practicar bue-
nas, obras .

La luz de la gracia —lumen gratioe— que comunica a nues-
tras almas hermosura v amabilidad a los ojos de Dios, es el wma-
necer, el germen de la luz de la gloria —lumen glorine— en la
que Dios reflejard en nosotros su propio esplendor, haciéndonos
contemplar y participar de su vida intima. Porque al presente no
vemos a Dios sine como en un espejo, y bajo imdgenes oscuras;
pero entonces le veremos cara a cara. Yo no le conozco ahora si-
no imperfectamente, mas entonces le conoceré del mismo modo
como 1o soy conocido ". Prenda de esta realidad, es la filiacion di-
vina, que nos hace herederos del cielo. Carisimos, nos dice San
Juan, nosotros somos ahora hijos de Dios, mas lo que seremos
algtin dia no aparece win, Sabemos que cuando se manifieste cla-
ramente jsmrmm seremos semejantes a El, porque le veremos
como El es®

La '«.*I'Si.nn —iahora velada— de la fe despertara para siem-
pre en la vision intuitiva de la esencia divina; la esperanza tendri
su fin y su descanso cuando poseamos plenamente lo que ahora
deseamos: la caridad, anhelante de wnidn, se vera colmada de
amor, con la complacencia v el gozo que se signen de la vision
perfecta de Dios '",

Con acentos de infinito amor nos habla el Sefior muchas
veces, en el Evangelio, de la felicidad que nos espera. La voluntad
de mi Padre, que me ha enviado, es que yo no pierda a ninguno
de los que me ha dado, sino que los resucite a todos en el dltimo
dia. Por tanto, la voluntad de mi Padre, que me ha enviado, es

(Ty Tie. 111, 5-B; (8) 1 Cor. XIII, 12; (%) 1 Joann. 101, 2; (10) Cir. Santo Tomds, §. Th
supl., q. 95, & 5 c;

—207—



que todo aquel que ve al Hijo, y cree en El, tenga vida eterna,
y yo le resucite en el ultimo dia "', Oh Padre, yo deseo ardiente-
mente que aquellos que Ti me has dado, estén conmigo alli don-
de yo estoy, para que contemplen mi gloria, que Tu me has dadao:
porque Tt me amaste antes de la creacion del mundo . Y al final
de su vida terrena, cuando va se iba de nuevo al Padre, consuela
a sus discipulos: Ye voy a preparar lugar para vosolros. Y cuan-
do habré ido, y os haya preparado lugar, vendré otra vez y os lle-
varé conmigo, para que donde yo estoy estéis también vosotros "
Alli, los justos brillardn como el sol en el reino de su Padre ™.

De mil maneras nos hablo Jesus de la felicidad del cielo.
Por medio de parabolas nos expreso la familiaridad que alli ten-
dremos con su Padre y con el Espiritu Santo; la alegria infinita,
que nadie nos podrid quitar. Vosotros ahora tenéis tristeza; pero
de nuevo os veré, y se alegrard vuestro corazén, y nadie podrd
quitaros vuestra alegria .

Parte del plan de la Providencia divina ha sido revelarnos
esa gloria futura que nos espera. Por Isaias, nos describe la cindad
donde ya no serd el sol tu lumbrera, ni te alumbrara la luz de la
luna. Yavé serd tu eterna lumbrera, y tu Dios serd tu luz. Tu sol
no se pondrd jamds, y tu luna nunca se esconderd, porque serd
Yavé tu eterna luz; se acabardn para siempre tus dias de luto ™.

Nuestro Padre nos ha invitado muchas veces a reflexionar
sobre el cielo. Vamos a pensar lo que serd el cielo. Ni ojo vio, ni
oido oy6. ni pasé a hombre por pensamiento cuiles cosas tiene
Dios preparadas para los que le aman (T Cor. 11, 9). ;05 imagi-
ndis qué serd llegar alli, y encontrarnos con Dios, y ver aquella
hermosura, aquel amor que se vuelca en nuestros corazones,
que sacia sin saciar? "

Yo me pregunto muchas veces al dia: jqué sera cuando
toda la belleza, toda la bondad, toda la maravilla infinita de
Dios se vuelque en este pobre vaso de barro que soy yo, que so-
mos todos nosotres? Y entonces me explico bien aquello del

(11) Toann. 111, 40; (12) ibid. XVIL, 24; (13) ibid. XIV, 2 v Y (14) Maith. XII, 43;
(15) loann: XV1, 22; (16) fsai. LX, 19 ¥ 210; (0T} Instruecidn, mayo-1935, 14-1X-1930,
nota 127;

— 208



Apaostol: ni vjo vio, ni eido ovi... Vale la pena, hijos mios, vale
la pena.

LA ETERNA BIENAVENTURANZA

No hay palabras bastantes para expresar ni de lejos como
serd nuestra vida en el cielo. La Teologia, la razon iluminada por
la fe, nos ayuda a entrever algo de lo que serd esa vida eterna.

Antes de nada, la glorificacin y deificacion de la eriatura
es una elevacion por encima de todo lo natural i finito, es una
actividad de Dios, inmediata e infinita,... todopoderosa, omnipo-
tente; de la que brotan, para todos aquellos que la reciben, una
alegria y un gozo inefables; y mds que inefables: una alegria iy n
gozo para los que no es posible hallar en la naturaleza de las co-
sas ni fundamento o representacion, ni concepto o expresion

Esencialmente, la bienaventuranza consiste en la visidn de
Dios, intuitiva, inmediata, v de todas las cosas en Dios, v en la
alegria v gozo que siguen a esa visién. Por esa visién nos asemeja-
remos en gran manera a Dios, haciéndonos participantes de su
bienaventuranza... Por eso dice el Sefior en San Lucas": Y Yo os
preparo un banquete, como me lo prepard mi Padre, para que co-
miis y bebdis a mi mesa en mi reino... Luego en la mesa de Dios
comen y. beben quienes gozan de la misma felicidad con que El
es feliz, viéndole como El se ve a si mismo ™,

El cielo sera para nosotros la perfecta vida de union con
Cristo, va desvelada, ausente todo impedimento para la identifica-
cion total. Y con Cristo seremos participes de la contemplaciin
eterna del Padre, en el Espiritu Santo; nos endiosaremos. Seri
una vision facial, para la que necesitaremos de una elevacion es-
pecial, el lumen gloriae, que Dios infundird en nuestro entendi-
miento, pues no basta la gracia para la contemplacion directa de
la esencia de Dios. Extasiados, contemplaremos la corriente vital
intratrinitaria, escucharemos el didlogo eternp de las Tres divinas
Personas,

De la contemplacion amorosa de las Tres Personas divinas
se seguird para nosotros un gozo ilimitado. Todas nuestras exi-
gencias de amor v de felicidad quedaran plenamente colmadas.

(18) San Miximo Mdrtir, Ceni. oecon. 4, 19; {(19) Lue. XXII, 29 y 30: (20) Santo To-
mis, . &, 1, ¢ 51:

—209—



Aunque nunca lleguemos a comprender totalmente la esencia divi-
na tal como es en si misma —ni siquiera los Angeles tienen esa
posibilidad—, comprenderemos todo lo que es posible compren-
der, gracias al lumen gloriae, de forma que no habri ya deseo
alguno insatisfecho.

Cuando hayamos llegado a la perfecta bienaventuranza,
nada nos quedard que desear, puesto que alli serd pleno nuestro
goce de Dios, y con ¢l obtendremos todos los demds bienes que
hubiéremos ambicionado, segiin aquello: El colma de bienes tu
deseo *'. Por consiguiente, se aquietard el deseo, no sélo aquél
con el que deseamos a Dios, sino también todos los demds. Por
lo cual, el gozo de los bienaventurados serd perfectamente com-
pleto y aun sobreabundante, puesto que obtendrdn mds de lo que
hubieran podido desear. Ni pasé por corazén de hombre lo que
Dios ha preparado para los que le aman *, y este es lo que dice
San Lucas®: se os dara una medida colmada hasta que se derra-
me. Pero, como ninguna criatura es capaz de adecuar estricta-
mente el gozo de Dios, siguese que este gozo no es alcanzado por
el hombre en su completa totalidad, sino que mds bien es el hom-
bre quien serd absorbido en ¢él: entra en el gozo de tu Sedor *%.

Es un regalo de Dios, que nunca podremos agradecer bas-
tante. Pero, ademas, existe una bienaventuranza accidental, por
la que nos gozaremos de los hienes creados que responden a nues-
tras aspiraciones. La compania de las personas justas que mas
hemos querido en la tierra: familia, amigos; y también la gloria
de nuestros cuerpos resucitados. La vida eterna, ademds de en la
vision de Dios, en la suma alabanza, en la perfecta seguridad,
consiste en la gozosa sociedad de todos los bienaventurados; so-
ciedad que serd deleitable en grado mdximo, porque cada uno
amard al otro como a si mismo, y por consiguiente se alegrard del
bien del otro como del suyo propio. Lo que hace que aumente
tanto la alegria y el gozo de uno, cuanto es el gozo de todos ™. Es
verdad que ninguna de estas cosas es necesaria, pues solo Dios
colma plenamente nuestra capacidad de ser felices, incluso si hu-

(21) Ps. CH, 5; (22) 1 Cor, LI, 9 (23" Lue. Y1, 38; (24) Manh, XXV, 21; (25) Santo
Tomés, 8§ Th. II-11, q. 28, a. 3 ¢; (26) Santo Tomds, fn Symb. Apost, a. 12, n. 1015;

—210—



biera una sola alma que gozase de Dios, seria feliz, aunque no tu-
viese projimo a quien amar. Pero supuesto el prdjimo, su amor se
sigue del perfecto amor de Dios. De donde resulta que la amis-
tad es como concomitante a la perfecta bienaventuranza ¥, Si va
aqui en la tierra nos produce tanta alegria la presencia de las
personas a quienes amamos, aun siendo casi siempre transitoria,
pensemos cudl serd la felicidad de encontrarnos alli con quienes
desedbamos estar siempre en la tierra. Si el Amor, aun el amor
humano, da tantos consuelos aqui, ;qué serd el Amor en el Cie-
lo? ™,

RESURRECCION DE LOS CUERPOS

Nuestra vida del cielo estard alejada de toda posible in-
quietud. Tendremos la plena seguridad de la permanencia; no su-
friremos el temor de perder lo que nos hace felices, ni desearemos
algo distinto. No seri un sucederse monétono de cosas iguales,
sino que este Bien, que satisface siempre, producird en nosotros
un gozo siempre nuevo. Cuanto mds insaciablemente sedis sacia-
dos de la Verdad —nos dice San Agustin— tanto mds diréis a esta
insaciable Verdad: amén: jes verdad! Tranquilizaos y mirad; serd
una continua fiesta *°,

Mientras que los bienes sensibles nos cansan cuando los
poseemos, los bienes espirituales, al contrario, los amamos mds
cuanto mds los poseemos; porque éstos no se gastan ni se agotan,
i son capaces de producir en nosotros una alegria siempre nueva...
Es como si Dios penetrase cada vez mds profundamente en nues-
tra voluntad ™. Seri una juventud eternamente joven, una lozanfa
siempre nueva. No habri incompatibilidades ni contradicciones.
No padecerds alli limites ni estrecheces al poseer el todo; tendrds
todo, y tu hermano también tendrd todo: porque vosotros dos,
tu y él, os convertiréis en uno, y este tnico todo también tendrd
a Aquél que os posea a ambos "', Serd la plenitud de la Comunién
de los santos.

¢Qué discurso podrd representar lo que luego ha de seguir-
se: el placer, la dicha, el ibilo de la presencia y el trato con Cris-

(27) Santo Tomdés, 5. Th, I-11, q. 4, a. & ad 3; (28) Camino, n. 428: (29) San stin,
Sermao. 362, 29; ;m} Santo Tomas, §. Th. 1-11, q. 2, a. 1 ad 3: (31) San Agustin, Enarr,
in Ps. XXXVI I:

—211—



to? No hay lengua que pueda explicar la bienaventuranza que go-
za ni la ganancia de que es dueiia el alma que ha tornado a su
propia nobleza y que puede en adelante contemplar a su Seiior.
Y no solo se goza de los bienes que tiene en su manas, sino de sa-
ber con certidumbre que esos bienes no han de tener fin jamds .

No perderemos nuestra personalidad; v aun nuestro cuerpo
sera el mismo que el de la tierra, pero revestido de gloria v es-
plendor. Porque, al morir, el cuerpo, a manera de una semilla, es
puesto en la tierra en estado de corrupcion y resucitard incorrup-
tible; es puesto en la tierra todo disforme y resucitard glorioso; es
puesto en tierra privado de tode movimiento y resucitard lleno
de vigor; es puesto en tierra un cuerpo animal iy resucitard un
cuerpo espiritual... Los muertos, pues, resucitardn en un estado in-
corruptible, 1y nosotros seremos inmutados. Porque es necesario
que este cuerpo corruptible sea revestido de incorruptibilidad, y
que este cuerpo mortal sea revestido de inmortalidad +.

En el cielo nuestros cuerpos tendrin, por tanto, caracte-
risticas diferentes, pero seguirdn siendo cuerpos v ocuparan un
lugar, como ahora el Cuerpo glorioso de Cristo v el de la Vir-
gen. No sabemos cdmo ni donde esti ese lugar. La tierra de aho-
ra se habri transtigurado; habri un cielo nuevo y una tierra nue-
va, porque el primer cielo y la primera tierra habian desapareci-
do; y el mar no existia ya. Y vi la ciudad santa, la nueva Jerusa-
lén, descender del cielo por la mano de Dios, compuesta, como
una novia engalanada para su esposo. Y oi una voz grande que
venia del trono i decia: ved aqui el taberndculo de Dios entre los
hombres, y el Sefior morard con ellos; y ellos serdn su pueblo y el
mismo Dios habitando en medio de ellos serd su Dios. Y Dios en-
jugard de sus ojos todas las ligrimas, y no habrd ya muerte, ni
llanto ni alarido, ni habrd mds dolor, porque las cosas de antes
son pasadas. Y dijo el que estaba sentado en el solio: he aqui que
renueve todas las cosas ¥, Todas estas revelaciones son como re-
querimientos de amor de Dios a los hombres.

Mostrome un rio de agua de vida, claro como un cristal,

Juan Crisostomo, Ad Theod. lapsum [, 13; (33) 1 Cor. XV, 35-44; [34) Apor.

—212—



que manaba del solio de Dios y del Cordero. En medio de la pla-
za de la ciudad, y de la una y otra parte del rio, estabu el drbol
de la vida, gue produce doce frutos, dando cada mes su fruto, y
las hojas del drbol sanan a las gentes. Alli no habra jomas maldi-
cidn alguna; sine que Dios y el Cordero estaran sentados en ella,
y sus siervos le servirdn. Y verdn su cara y tendran el nombre de
El sobre sus frentes. Y alli no habrd jamdas noche, ni necesitaran
luz de antorcha, ni luz de sol, pues el Senor Dios los alumbrara,
y reinardn por los siglos de los siglos ©.

Al entrever esta maravilla de felicidad que la misericordia
divina nos ha preparado, el alma no puede menos que estallar en
agradecimiento: cantaré cantos al nombre de Dios, y le ensalzare
con himnos de alabanza ™. Y crece paralelamente el deseo de eum-
plir en todo la Santa y Amabilisima Voluntad de Dios: de reali-
zar plenamente nuestra mision de apostoles en medio del mundo,
a la que el Senor nos ha llamado con vocacion divina, para sem-
brar la alegria v la paz en todos los caminos de la tierra. Sin asus-
tarnos por nuestras miserias personales, depositando toda nuestra
contianza en Dios V en su Madre Santisima, nos afanamos en al-
canzar la santidad en nuestro estado, en el ejercicio de la propia
profesion u oficio, en el complimiento de nuestros deberes socia-
les, por encima de todas las dificultades, con la ilusion de escu-
char despues las palabras sumamente amables de Jesas: muy bien,
siervo bueno y fiel.... ven a participar del gozo de tu senor .

Un gran Amor nos espera en el Cielo: sin traiciones,
sin enganos: todo el amor, toda la belleza, toda la grandeza,
toda la ciencia... Y sin empalage: nos saciara sin sactar,

Ha habido siempre herejes —va los habia en vida de
los Apostoles— que han tratado de quitarnos esa esperanza.
Si se predica a Cristo como resucitado entre los muertos, ;como
es que algunos de vosotros andan diciendo que no hay resurree-
cion de los muertos? Pues si no hay resurreccion de muertos,
tampoco Cristo ha resucitado. Pero si no resucité Cristo. vana
es nuestra predicacion, y vana es también nuestra fe... 51 nos-
otros silo tenemos esperanza en Cristo, mientras dura nuestra

(33) Apec. XXIL, 1-3; (36) Fs. LXVIL, 31 (37) Marh, XXV, 23;

—213—



vida, somos los mas desdichados de todos los hombres (1 Cor.
XV, 12-14 v 19).

Conllevemos todas las dificultades de esta navegacion
nuestra, en medio de los mares del mundo, con la esperanza
del cielo: pare nosotros v para todas los almas gque gquieran
amar, la aspiracion es Uegar hasta Dios: la gloria del Cielo. 5i
no, nada de nada vale la pena. Para ir al Cielo, hemos de ser
fieles. Y para ser fieles, hay que luchar, ir adelante en nuestro
camtno, aun cuando caigamos de bruces alguna vez: con El nos
levantaremos .

El pensamiento del premio que nos aguarda es un acicate
para sostener en todo momento el combate de la santidad. Yo,
escribia San Pablo, sigo mi carrera por ver si alcanzo aquello para
lo cual fui destinado por Jesucristo.. Mi unica mira es, olvidando
las cosas de atrds, y atendiendo solo y mirando las de delante, ir
corriendo hacia la meta, para ganar el premio a que Dios nos lla-
ma desde lo alto por Jesucristo ™. Pensando en la felicidad sin fin
del cielo, nos ha dicho el Padre: ;vale la pena desprenderse de
las cosas de la tierra! Con la fe, por el Amor v la esperanza,
vale la pena saber decir que no a tantas cosas de este mundo.
Padre, ;v st no puedo? jNosotros podemos! Omnia possum in
eo qui me confortat ( Philip. 1V, 13). Llenaos de confianza, por-
que El que comenzd la obra. la perfeccionara (efr. Philip. 1,

6) v

(38) Carta Fiderns eos, 24=111=1931, n. 55, (39 Philip. 11 12:04: (400 Jrestrieccioins, mayoe
1935, 14-1X-1950, nota 127,

—214—



