14.CON TODO TU CORAZON

Capitulo 14 de la publicacién ’interna’ del Opus Dei: Vivir en Cristo

Hemos sido llamados al Amor de Dios: a un amor eterno, infinito, total. La santidad es la
progresiva ocupacion que Dios hace de nosotros, la conversion de toda nuestra vida en amor, de todos
nuestros actos en expresiones de amor: crecer en caridad hasta penetrar, glorificados, en la vida intima
de Dios, en el Amor eterno e infinito, identificados con Cristo por la virtud del Espiritu Santo que nos
devuelve al Padre.

No tiene medida el amor que se nos pide. No hay ningun tope, no hay medida para el amor a
Dios, sino ésta: que ofrezcas todo cuanto tienes. En Cristo Jesus, Dios ha de ser amado con todo el
corazon, con toda el alma y con todas las fuerzas 1. Luego no hay en ello medida alguna 2.

LA VIRTUD DE LA CASTIDAD

Al llamarnos a la plenitud de la unién con El, Dios elevé la naturaleza humana -alma y cuerpo- a la
participacion de su divinidad. El templo de Dios, que sois vosotros, es santo 3, dice San Pablo
refiriéndose a nuestro cuerpo. Nuestra carne mortal fue asi admirablemente dispuesta por Dios para que
nos encaminase a la bienaventuranza, y el cuerpo mismo esta llamado a participar de la felicidad del
Cielo, donde sera revestido de inmensa gloria.

(1) Cfr. Matth. XXII, 37,
(2) Origenes, In Cant. Cant. Hom. 3, 4;
3) I Cor. 111, 17,

Pero esa llamada requeria una respuesta libre, y nuestros primeros padres la rehusaron,
oponiéndose al precepto divino. A esa rebelion del alma se siguio la del cuerpo. Complacida en el uso
desordenado de su propia libertad, y desdeniando servir a Dios, el alma se vio privada de la primitiva
sujeccion del cuerpo. Por haber abandonado libremente al Senior superior, no mantenia sometido al
siervo inferior; y asi no tenia sometida a si misma la carne, como la hubiera podido tener siempre, de
haber permanecido ella sometida a Dios. Entonces comenzo la carne a desear contra el espiritu 4. En
ese combate hemos nacido, arrastrando un germen de muerte 'y llevando en nuestros miembros y en
nuestra naturaleza llagada la disyuntiva de la lucha y de la victoria de la primera prevaricacion 5.

Pero el Verbo se hizo carne 6, y con su Pasion y Muerte nos redimid, para que pudiésemos
alcanzar entera victoria sobre nuestras tendencias desordenadas. Fuisteis comprados a gran precio, nos
recuerda San Pablo, Glorificad, pues, a Dios y llevadle en vuestro cuerpo 7.

Sin embargo, aunque Cristo ha vencido enteramente al pecado y nos ha comunicado sus méritos
por medio del bautismo, permanecen en la naturaleza humana las consecuencias penales de aquel primer
pecado, agravadas en cada uno por los pecados personales. Entre esos efectos que el bautismo no borra
esta el desorden de la sensualidad, el «cuerpo de muerte» que clama por sus fueros perdidos 38, Y que
tiende a empequeniecer y desviar la inmensa capacidad de amor que hay en el corazén humano. Para
rectificar esa torcida inclinacidén, el Sefor concede la virtud de la pureza, cuando a El, se acude
humildemente.

Vivamos delicadamente la castidad -cada uno en su estado: solteros, casados, viudos,
sacerdotes-, que hace a los hombres recios y seiiores de si mismos, les da optimismo, alegria y
fortaleza: les acerca a Jesucristo, Nuestro Seiior, y a nuestra Madre Santa Maria; y es condicion
indispensable para nuestro servicio a la Iglesia y a las almas 9.

La castidad es una virtud esencialmente positiva. ;No sabéis que vuestros cuerpos son templos
del Espiritu Santo, que habita en vos-

(4) Cfr. Galat. V, 17,
(5) San Agustin, De civ. Dei 13, 13;



(6) loann. 1, 14;

(7) 1 Cor. VI, 20;

(8) Camino, n. 707;

(9) Instruccion, mayo-1935, 14-1X-1950, n. 66;

otros y habéis recibido de Dios, y que ya no os pertenecéis? 10. La castidad es fruto del amor, y s6lo
puede entenderse desde el punto de vista del amor. No consiste primariamente en negaciones, sino en un
mandato de amar, segin el orden y la regla del Amor de Dios. Por eso, el modo concreto de vivirla
depende de las circunstancias que Dios ha dispuesto para cada uno.

CASTIDAD MATRIMONIAL

Para quien vive en el estado matrimonial, el amor y los deberes conyugales son parte de la
vocacion divina 11, pero fuera del &mbito del propio y legitimo matrimonio, la obligacion de guardar la
continencia -de cuerpo y espiritu- es tan total y excluyente como para una persona soltera.

El Opus Dei ha hecho del matrimonio un camino divino, una vocacion. Llevo mas de treinta
afios -escribia el Padre en 1959-, tratando de meter en el alma de tantas gentes el sentido vocacional
del matrimonio; y enseiiando -esto no lo digo yo, lo ha definido la Iglesia- que la virginidad, y
también la castidad perfecta, es superior al matrimonio, hemos exaltado el matrimonio hasta hacer de
él una vocacion. ;Qué ojos llenos de luz he visto mads de una vez cuando, creyendo -ellos y ellas-
incompatibles en su vida la entrega y un amor noble y limpio, me oian decir que el matrimonio es un
camino divino en la tierra! 12

Dentro del estado matrimonial, vivir la pureza lleva consigo -entre otras cosas- que el amor
conyugal esté abierto generosamente a la transmision de la vida, sin poner obstaculos a esa confianza del
Sefior, que ha querido contar con la cooperacion de los hombres para aumentar el nimero de sus hijos
sobre la tierra. Vuestro matrimonio serd, de ordinario,- muy fecundo. Y, si Dios no os concede hijos,
dedicaréis vuestras energias con mayor intensidad al apostolado, que os dard una fecundidad
espiritual espléndida. El Sefior suele coronar a las familias cristianas con corona de hijos, os he dicho
muchas veces. Recibidlos siempre con alegria y agradecimiento, porque son regalo y bendicion de
Dios y una prueba de su confianza.

La facultad de engendrar es como una participacion del po-

(10) I Cor. VI, 19;
(11) Carta Dei Amore, 9-1-1959, n. 10;
(12) Ibid.;

der creador de Dios, de la misma manera que la inteligencia es como un chispazo de luz del
entendimiento divino. No ceguéis las fuentes de la vida. ;Sin miedo! Son criminales -y no son ni
cristianas ni humanas- esas teorias que intentan justificar la necesidad de limitar los nacimientos con
falsas razones econdomicas, sociales o cientificas que, en cuanto se analizan, no se tienen en pie. Son
cobardia, hijos mios; cobardia 'y afan de justificar lo injustificable 13.

EL CELIBATO APOSTOLICO

Dios Nuestro Sefor, al llamar a todos a su Amor, plde a algunos que renuncien a otros amores, a
satisfacciones en si legitimas, pero que no entran en el camino especifico que El les ha senalado desde
toda la eternidad. Entre las cosas a las que el Sefior puede pedir que se renuncie para servirle mejor, esta
el amor humano. Bendigo con las dos manos -nos ha dicho el Padre- el carifio limpisimo de mis padres
y el de vuestros padres, pero a mi el Sefior me ha pedido mas.

Esta entrega, que supone un peculiar don del Sefior, es una, renuncia por amor. En la tierra, la
gente, cuando no forma un hogar, no lo forma ordinariamente por dos motivos: o por un motivo de
egoismo o por un motivo de Amor de Dios, con mayuscula, que comprende el amor a todas las
criaturas.

En el Opus Dei, los que han recibido la llamada a la castidad en celibato, diciendo que no al
amor humano, lo han hecho por Amor, por vocacion de amor. Tened siempre presente que es el Amor -



el Amor de los amores- el motivo de nuestro celibato: no somos por tanto solterones, porque el
solteron es una desgraciada criatura que nada sabe de amor 14. Podriamos haber puesto el afecto de
nuestro corazon en una criatura; pero, ante la llamada de Dios, lo hemos puesto entero, joven,
vibrante, limpio, a los pies de Jesucristo: porque nos da la gana -que es una razon bien sobrenatural-
corresponder a la gracia del Sefior 15.

Esa renuncia lleva consigo no so6lo una primera entrega generosa de los amores humanos: exige
que esa entrega permanezca, que se haga perenne. Pero eso es algo que nadie puede conseguir con sus
propias fuerzas: nada puede hacerse sin la gracia. Como observa San

(13) Ibid., nn. 54-55;
(14) Instruccion, 8-X11-1941, n. 84;
(15) Carta Videns eos, 24-111-1931, n. 45;

Jeronimo, este don fue dado a los que lo pidieron, a los que lo quisieron, a los que trabajaron por
recibirlo. Porque todo aquel que pide, recibe; y el que busca, halla; y al que llama, se le abrira 16-17.

El celibato apostolico es un don de Dios, que moviliza y exige una fuerte y generosa
correspondencia. Primero es necesario pedirlo humildemente; en segundo lugar, quererlo de una manera
eficaz, y poner los medios, con una voluntad recia, con energia humana, que es nuestro modo de
cooperar con la gracia.

Pero esta necesidad de un dominio sobre si mismo, hay que mantenerla a lo largo de la vida; mas
aun, hay que desarrollarla, porque el amor nunca puede darse por supuesto: o se nutre y vive y crece, o
muere por consuncion, bajo el poder nunca eliminado de las fuerzas sensitivas desordenadas. El amor de
nuestra juventud, que con la gracia de Dios le hemos dado generosamente, no se lo vamos a quitar al
pasar los aiios. La fidelidad es la perfeccion del amor: en el fondo de todos los sinsabores que puede
haber en la vida de un alma entregada a Dios, hay siempre un punto de corrupcion y de impureza. Si
la fidelidad es entera y sin quiebra, serd alegre e indiscutida 18.

De ahi que decisiones indecisas, medidas titubeantes que aceptaran la discusion, calculos poco
generosos de lo que Dios pide, nostalgias que replantearan el tema cada vez, o -lo que seria peor-
capitulaciones parciales, darian como resultado una vida interior raquitica, enferma, si no acaban
causando la muerte sobrenatural, porque es dificil mantener tanto tiempo una lucha violenta en el centro
mismo del corazon tibio.

También podria ocurrir -con o sin complicidad propia, simplemente porque el Sefior lo
permitiera- que en algun momento del camino se sintiese la afioranza, la nostalgia de un hogar, de un
amor humano. Seria el momento de meditar despacio, paladeandolas, aquellas palabras del Sefior: en
verdad os digo, ninguno hay que haya dejado casa o padres, o hermanos o esposa o hijos, por el amor
del Reino de Dios, el cual no reciba mucho mds en este siglo y en el venidero la vida eterna 19.

LA PUREZA DE CORAZON

La lucha que lleva consigo la santa pureza durara siempre -sin

(16) Cfr. Matth. V11, 7-8;

(17) San Jerénimo, In Ev. Matth. comm. 19, 11;
(18) Carta Videns eos, 24-111-1931, n. 45;

(19) Luc. XVIII, 29-30;

necesidad de exageraciones ni dramatismos-, y por €so es necesaria la perseverancia en la fidelidad. Para
quien ha comenzado a saborear de alguna manera la entrega, caer vencido seria como un timo, un
engafio miserable. No te olvides de aquel grito de San Pablo: quis me liberabit de corpore mortis
huius? (Rom. VII, 24), ;quién me librara de este cuerpo de muerte? Y escucha, en tu alma, la
respuesta divina: sufficit tibi gratia mea! (Il Cor. XI1, 9), ;te basta mi gracia! 20. Al mismo tiempo, la
esperanza del premio que aguarda en el Cielo nos ayudara a mantenemos constantes, en fidelidad al
Amor de Dios.

Se precisa esa esperanza y esa firmeza, porque, mientras vivimos, experimentamos las
consecuencias del pecado original, y esto hace que la vigilancia haya de ser constante, y que la lucha
pueda ser en ocasiones particularmente dura. Porque no podemos rehuir esta disyuntiva: o el bien eleva a



las alturas del Amor de Dios, o el pecado arrastrara al suelo de los amores impuros. Nos lo ha dicho el
Padre: el camino tuyo -y el camino mio- es de Amor. Este pobre corazon nuestro ha nacido para amar,
hijos mios. Y cuando no se le da un amor puro y limpio 'y noble, se venga y se llena de miseria, de
corrupcion y de sensualidad. Por eso el corazon de mis hijos tiene que estar lleno de Amor, con
mayuscula.

Hay que saber llevar el corazon con dulzura y con firmeza hacia la Cruz. Hay que restablecer un
orden que ya el primer pecado destruyo; tu para Dios, para ti la carne. ;Qué mas justo? ;Qué mds
bello? Tu para el mayor, el menor para ti; sirve tu a quien te ha hecho, para que te sirva a ti el que por
ti ha sido hecho. No conocemos ni recomendamos este otro orden: para ti la carne y tu para Dios, sino
éste: tu para Dios y para ti la carne. Pero si tu te opones a Dios, nunca haras que la carne sea para ti.
Si no te sometes a Dios, seras atormentado por tu siervo 21.

Ningtn afecto de ese corazdn puede quedar en rebeldia, independiente, como un camino siempre
abierto a realidades contrarias a Dios, como un contrapeso a nuestra aventura sobrenatural. Amaras al
Serior tu Dios, con todo tu corazon, con toda tu alma, con todas tus fuerzas 22. Por eso hay que decir

que no a aquellas exigencias del corazon,

(20) Carta Videns eos, 24-111-1931, n. 45;
(21) San Agustin, Enarr. in Ps. 143, 6;
(22) Marth. XXI1, 37,

que quisiera conservar algo de si para si mismo, para sus propias inclinaciones egoistas. Solo quien se
olvida de si, y se entrega a Dios y a los demds -también en el matrimonio-, puede ser dichoso en la
tierra, con una felicidad que es preparacion 'y anticipo del cielo.

AMAR CON TODO EL CORAZON

No consiste esta virtud simplemente en negaciones. Esto no es mds que un principio, aunque
indispensable y permanente. El verdadero amor de Dios, y consiguientemente la pureza verdadera, esta
igualmente lejos de la sensualidad que de la dureza o ausencia de corazon. Es una pena no tener
corazon. Son unos desgraciados los que no tienen corazon. Nosotros somos enamorados del Amor. El
Sefior no nos quiere secos, tiesos, como una cosa sin vida. ;Nos quiere impregnados de su carifio!
Nosotros debemos obrar y vivir y morir como enamorados; si somos fieles.

Hay que emplear la afectividad, también al tratar a Dios: hay que amarle con el mismo corazon -
no hay otro- con el que se ama noblemente a una criatura de la tierra, con el que amamos a nuestros
padres, con el que nos queremos nosotros. Hay que hacer al Sefor objeto de nuestra ternura -jser
piadosos!-, hay que lograr que las riquezas del corazon humano concurran con la gracia y por la gracia
al gran amor sobrenatural, que es el fin de nuestra vida. No hacerlo asi, seria dar ocasion a que el
corazon buscase por su cuenta otros amores.

Sursum carda! 23, jarriba los corazones!, clamamos al Sefior en la Santa Misa. Arriba, alli donde
pueda oir las palabras que enamoran en nuestra alma. He aqui, dice el Serior, que yo la atraeré y la
llevaré a un lugar solitario y le hablaré al corazon 24. Porque Dios no habla a almas separadas, sino a
hombres enteros, tal como los quiso y los cre6. Cuando quiso espiritus puros, cred angeles. A nosotros
nos dio corazén, en una sintesis de voluntad y sentimiento, alma y cuerpo. Por eso, la pureza no esta
realmente lograda hasta que todos los resortes de la afectividad humana se penetran de caridad, en un
grande y total amor de Dios, humano y sobrenatural. Hay que hacer entender al corazén que también su
felicidad esté ligada con Cristo, que la muerte que se pide al bautizado acaba en resurreccion gloriosa.

Alma y cuerpo forman en nosotros una unidad; y esta unidad es

(23) Ordo Missae,
(24) Osee 11, 16;

lo que hay que santificar. Nuestra vida sensitiva tiene una nobleza especial -superior a la vida puramente
animal- porque pertenece a un ser racional y participa en cierto modo de su espiritualidad. Nuestros
sentimientos y emociones no son puramente animales: sino que pueden estar penetrados por la razon,



subordinados a la voluntad. Y al mismo tiempo nuestra inteligencia, nuestra voluntad, necesita
expresarse a través de lo sensible. Nuestro amor de Dios pide expresiones sensibles, y, por 1o menos en
parte, se nutre de ellas: no es algo descarnado, sino el amor del que se emplea en Dios.

No se trata de una renuncia, sino de una afirmacion gozosa, de una entrega libre y alegre. Tu
castidad no se puede limitar a evitar la caida, la ocasion..., no puede ser de ninguna manera una
negacion fria 'y matemdtica. ;Te has dado cuenta de que la castidad es una virtud y, como tal, debe
crecer 'y perfeccionarse? No te basta, pues, ser continente -segun tu estado- sino casto, con virtud
heroica. Es una afirmacion, un acto positivo, que ha de responder a la peticion divina: praebe, fili mi,
cor tuum mihi et oculi tui vias meas custodiant; dame, hijo mio, tu corazon, y pon tus ojos en mis
caminos (Prov. XXIII, 26) 25.

Para responder generosamente a esa peticion divina -cada uno segun sus peculiares circunstancias,
y todos con la tinica vocacion que hay en la Obra-, acudamos incesantemente a Santa Maria, la Madre
del Amor Hermoso, y del temor, y de la sabiduria, y de la santa esperanza 26.

(25) Instruccion, mayo-1935, 14-1X-1950, nota 122;
(26) Eccli. XX1V, 24.

Volver al indice de Cuadernos 3: Vivir en Cristo

Volver a Libros silenciados y Documentos internos del Opus Dei
Ir_ala correspondencia del dia
Ir_a la pagina principal




